



BJ 1251 .A48 1838 v.2 Ammon, Christoph Friedrich von, 1766-1849. Handbuch der christlichen Sittenlehre

. , ( 

. . . 

# Handbuch

der

# christlichen Sittensehre.

Von

Dr Chr. Friedr. von Ammon.

3weiter Band.

3weite, verbefferte Auflage.

Leipzig, bei Georg Joachim Goschen. 1838. Digitized by the Internet Archive in 2018 with funding from Princeton Theological Seminary Library

### Inhalt.

#### Dritter Theil.

#### Ethik, oder besondere Pflichtenlehre.

#### Erster Abschnitt.

#### Meligionspflichten.

| Einleitung.                                     | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 84.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Eintheilung der Religionspflichten.             | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 85.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Vorbereitende Religionspflichten.               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Der religiöse Indifferentism.                   | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 86.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Der Utheism.                                    | <b>§</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>87.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Der Pantheism.                                  | <b>§</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 88.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Der Deism.                                      | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 89.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Der Aberglaube und Fanatism.                    | <b>§</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 90.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Unmittelbare Religionspflichten.                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Die Pflicht an Gott zu denken.                  | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 91.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Die Chrfurcht gegen Gott.                       | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 92.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Bon dem Gide.                                   | Ş.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 93.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Der religiose Gid.                              | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 94.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Bon der Sittlichfeit des Gides.                 | Ş.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 95.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Gebrauch und Migbrauch des Gides.               | <b>§</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 96.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                 | §.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 97.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Bon Gelübden.                                   | <b>§</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 98.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Bon dem Tadel Gottes und dem Diffbrauche feines |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Namens.                                         | <b>§</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 99.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                 | Eintheilung der Religionspsichten.  Borbereitende Religionspsichten.  Der veligiöse Indisserentism.  Der Atheism.  Der Pantheism.  Der Pantheism.  Der Peism.  Der Aberglaube und Fanatism.  Unmittelbare Religionspflichten.  Die Pflicht an Gott zu denken.  Die Ehrsucht gegen Gott.  Bon dem Eide.  Der religiöse Eid.  Bon der Sittlichkeit des Eides.  Gebrauch und Mißbrauch des Eides.  Bon dem firchlichen Religionseide.  Bon Gelübden.  Bon dem Tadel Gottes und dem Mißbrauche seines | Cintheilung der Religionspsichten.  Dor bereitende Religionspsichten.  Der veligiöse Indisserentism.  Der Atheism.  Der Pantheism.  Der Peism.  Der Neberglaube und Fanatism.  11 umittelbare Religionspsichten.  Die Pflicht an Gott zu denken.  Die Chrfurcht gegen Gott.  Bon dem Eide.  Der religiöse Eid.  Bon der Sittlichkeit des Eides.  Gebrauch und Mißbrauch des Eides.  Bon Gelübden.  Bon Gelübden.  S.  Bon dem Tadel Gottes und dem Mißbrauche seines |

| Bon dem Meineide, der Gottesläfterung und ber Ent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ;    |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------|
| weihung heiliger Gegenstände.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8.   | 100.  |
| Bon der Liebe ju Gott.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | _    | 101.  |
| Das Gebet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | _    | 102.  |
| Begrif und Werth des Gebetes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _    | 103.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _    |       |
| Praktische Ansicht des Gebetes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | 104.  |
| Die Zufriedenheit mit Gott und das Bertrauen in ihn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 9. | 105.  |
| 3. Mittelbare Religionspflichten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |       |
| Eintritt in die dristliche Kirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8    | 106.  |
| Bon der Kirchengemeinschaft im äußern Tempelver                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | 100.  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | 107   |
| eine und der Sonntagefeier.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •    | 107.  |
| Die religiose Geistesbildung in der Kirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •    | 108.  |
| Bon den Religionszweifeln.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •    | 109.  |
| Bon den firchlichen Mitteln der Berföhnung mit Gott                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | •    |       |
| und der Buße.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ş.   | 110.  |
| Moralische Unsicht der Sacramente. Bon der Taufe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ş.   | 111.  |
| Bon dem heiligen Abendmahle.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ş.   | 112.  |
| Bon der Erhaltung der Ginheit mit der Rirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | §.   | 113.  |
| Bou der Partheisucht und Zwietracht mit der Rirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | _    | 114.  |
| Bon der Apostasie, oder dem Wechsel der Rirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | 115.  |
| well out the limited from the total and the first the first terms of t | 2.   | ***** |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |       |
| Zweiter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |       |
| Swetter stolouter.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | ,     |

# Selbstpflichten.

| Die Selbstpflicht und Selbsssucht.  | <b>§</b> . 116. |
|-------------------------------------|-----------------|
| 1. Pflichten in Räcksicht des Leben | <b>3.</b>       |
| Der unmittelbare Selbsimord.        | §. 117.         |
| Sittlichkeit diefer That.           | <b>§.</b> 118.  |
| Der mittelbare Selbstmord.          | <b>§</b> . 119. |

|    | Bon der Bermegenheit und Berfiummelung bes                  |            |                   |
|----|-------------------------------------------------------------|------------|-------------------|
|    | Körpere.                                                    | §.         | 120.              |
|    | Bermahrungsmittel gegen den Selbstmord.                     | <b>§</b> . | 121.              |
|    | Bon der Mäßigfeit.                                          | <b>§</b> . | 122.              |
|    | Die Unmäßigfeit.                                            | §.         | 123.              |
|    | Die allgemeine Gefundheitslehre.                            | ş.         | 124.              |
| _  |                                                             |            |                   |
| 2. | Pflichten der Persönlichkeit.                               |            |                   |
|    | Die Würde des Menschen und Christen.                        | <b>§</b> . | 125.              |
| (  | Bon dem Leichtsinne.                                        | _          | 126.              |
|    | Bon der Niederträchtigkeit.                                 |            | 127.              |
|    | Von der Selbsibeherrschung.                                 | _          | 128.              |
|    | Die sittliche Unabhängigfeit von fremder Willführ.          | <b>§</b> . | 129.              |
|    | Bon der Bertheidigung der angefochtenen Men-                |            |                   |
|    | schenwürde.                                                 | <b>§</b> . | 130.              |
| 3  | Pflichten der Eultur.                                       |            |                   |
| υ, | • • •                                                       |            |                   |
|    | Pflichten des Menschen als eines bildungsfa:                |            | 101               |
|    | higen Wesenst. Die Erhaltung seiner Kräst                   | .e. 9.     | 131.              |
|    | Bon der allgemeinen Cultur, oder sittlichen Bor-            | e.         | 190               |
|    | bildung.                                                    | 8.         | 132.              |
|    | Bon der besonderen Bildung zu einem bestimm=<br>ten Berufe. | ß          | 122               |
|    | ten zeruje.                                                 | 8.         | 133.              |
| 4. | Pflichten der Selbstbeglückung                              |            |                   |
|    | Die Quellen des menschlichen Glendes.                       |            | 134.              |
|    | Die mahre Glückseligkeit.                                   | •          | 13 <del>4</del> . |
|    | Von der Chre.                                               | _          | 136.              |
|    | Bon dem Chrgeite.                                           |            | 137.              |
|    | Der Werth des Lugus.                                        | •          | 138.              |
|    | Sittlicher Gebrauch des Lugus. Bon der Schmin               | _          | 139.              |
|    | Sittliche Ansicht der Gesellschaften.                       | _          | 140.              |
|    | Die sittliche Theilnahme an der Gesellschaft.               |            | 141.              |
|    | Bon der hauslichen Glüdseigfeit.                            |            | 142.              |
|    | Bon den Schauspielen und der Sittlichkeit des               | 2.         | J. A.M.           |
|    | Lachens.                                                    | 8.         | 143.              |
|    |                                                             | J *        |                   |

, .

| Bon    | der Sittlichfeit der Glücksspiele.       | §. 144.        |
|--------|------------------------------------------|----------------|
| Bon :  | der Unsittlichkeit der Glücksspiele.     | §. 145.        |
| Sittli | iche Ansicht des Tanzes.                 | §. 146.        |
| Bon    | der Wirthschaftlichfeit und Sparfamkeit. | §. 147.        |
| Der (  | Beiß.                                    | <b>§.</b> 148. |
| Die 2  | Berschwendung.                           | §. 149.        |

#### Inhalt.

### Dritter Theil. Ethik, oder besondere Tugendlehre.

# Zweiter Abschnitt.

## Selbstpflichten.

| Die Selbstpslicht und Selbstsucht.                 | <b>§.</b>  | 116. |
|----------------------------------------------------|------------|------|
| 1. Pflichten in Rücksicht des Lebens               | •          |      |
| Der unmittelbare Selbsimord.                       | §.         | 117. |
| Sittlichkeit diefer That.                          | <b>§</b> . | 118. |
| Der mittelbare Selbstmord.                         | §.         | 119. |
| Bon der Berwegenheit und Berfiummelung des         |            |      |
| Rörpers.                                           | Ş.         | 120. |
| Berwahrungsmittel gegen den Selbstmord.            | §.         | 121. |
| Bon der Mäßigfeit.                                 | §.         | 122. |
| Die Unmäßigfeit.                                   | Ş.         | 123. |
| Die allgemeine Gefundheitslehre.                   | Ş.         | 124. |
| 2. Pflichten der Persönlichkeit.                   |            |      |
| Die Burde bes Menschen und Christen.               | §.         | 125. |
| Bon dem Leichtsinne.                               | Ş.         | 126. |
| Von der Niederträchtigkeit.                        | Ş.         | 127, |
| Bon der Selbstbeherrschung.                        | §.         | 128. |
| Die sittliche Unabhängigfeit von fremder Willführ. | §          | 129. |
| Bon der Bertheidigung der angefochtenen Men.       |            |      |
| schenwürde.                                        | §          | 130. |

| 3. Pflichten der Cultur.                         |                    |
|--------------------------------------------------|--------------------|
| Pflichten des Menschen als eines bildungsfä-     |                    |
| higen Defens. Die Erhaltung feiner Rrafte.       | §. 131.            |
| Bon der allgemeinen Cultur, oder sittlichen Bor- |                    |
| bildung.                                         | §. 132.            |
| Bon der besonderen Bildung zu einem bestimm=     |                    |
| ten Berufe.                                      | <b>§</b> . 133.    |
| A CARRIGIAN SAN CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR     |                    |
| 4. Pflichten der Selbstbegläckung.               |                    |
| Die Quellen des menschlichen Clendes.            | <b>§</b> . 134.    |
| Die wahre Glückseiteit.                          | <b>§</b> . 135.    |
| Bon der Chre.                                    | <b>§</b> . 136.    |
| Bon dem Chrgeitze.                               | <b>§</b> . 137.    |
| Der Werth des Lugus.                             | <b>§</b> . 138.    |
| Sittlicher Gebrauch des Luxus. Bon der Schminke  | e. <b>§</b> . 139. |
| Sittliche Unsicht der Gefellschaften.            | <b>§</b> . 140.    |
| Die sittliche Theilnahme an der Gefellschaft.    | §. 141.            |
| Bon der häuslichen Glüdfeligkeit.                | §. 142.            |
| Bon den Schauspielen und der Sittlichkeit des    | •                  |
| Lachens.                                         | <b>§</b> . 143.    |
| Bon der Sittlichfeit der Gludsspiele.            | <b>§</b> . 144.    |
| Bon der Unsittlichkeit der Bludsspiele.          | §. 145.            |
| Sittliche Ansicht des Tanges.                    | <b>§</b> . 146.    |
| Bon der Wirthschaftlichkeit und Sparsamkeit.     | <b>§.</b> 147.     |
| Der Geit.                                        | §. 148.            |
| Die Rerschmenbung.                               | <b>§</b> . 149.    |

### Dritter Theil.

## Ethif,

ober

besondere Pflichtenlehre.

Erster Abschnitt.

Religionspflichten.



#### Dritter Theil.

#### Ethif, oder besondere Pflichtenlehre.

#### Erster Abschnitt. Neligionspflichten.

.§. 84.

#### Einleitung.

Wenn die höchste sittliche Idee zu den besonderen Verhältnissen des Menschen herabgezogen wird; so entstehen hierans Regeln für unser Vetragen im wirk-lichen Leben, deren Inbegrif die eigentliche Ethik, oder Tugendlehre bildet. Nun beziehen sich aber unsere sittlichen Verhältnisse entweder auf Gott, unseren Schöpfer und Richter, oder auf nus und unsfere Mitmenschen, oder auf lebende Wesen, die der Menschheit unterthan sind. Wir unterscheizden daher Religiouspflichten, Selbst= und Rächstenpflichten, und Pflichten gegen die lebende und organisirte Natur, als diesenigen Verbindlichseiten, mit deren Entwickelung und Bezgründung sich die menschliche Verunüft vorzugsweise beschäftigen soll.

Die überzeugende Kraft der Wahrheit und die verbinbende Gewalt der Pflicht gehen beide aus dem Inneren der

Bernunft, ober aus der Idee des Urfenns (§. 38.) hervor, Die in theoretischer Beziehung das Element unseres Wissens und Glaubens, in praftischer Sinficht aber das Borbild un= feres Willens, folglich bie Quelle unserer Berbindlichkeiten und Pflichten ift. Nun steht aber ein Wille, welcher nichts will, sowoht mit den Gesetzen unserer Natur, als mit der uns umgebenden Ordnung der Dinge, die uns häufig Begenftande der Liebe, oder des Miffallens und Haffes vor Die Seele führt, im geraden Widerspruche, und er lenkt sich selbst von gleichgultigen Dbjecten nur barum ab, dafür einem intereffanten seine ganze Kraft ben. Der sittlichgute Wille hat folglich immer eine Reali= tat, oder von der Bernunft gebilligte Bollfommenheit unse: rer Matur, das heißt das Borbild eines vernunftigen Bebankens jum Endzwecke. Bier find aber Gott, bie Mensch= beit und die organisirte Natur an und neben uns die wich= tiasten Gegenstände unserer Vernunft. Es ift daber sowohl unserer sittlichen Stellung überhaupt, als auch einem nicht unwichtigen Ausspruche bes N. T. (Dit. II, 12.) angemes= fen, die verpflichtende Kraft der moralischen Grundidee in biesem dreifachen Verhaltnisse aufzufassen und darzustellen (&. 67.). Die besten Sittenlehrer alterer und neuerer Beit (Gellerts moralische Vorlefungen, 26ste Borl. Porsch: fe's Einleitung in die Moral S. 260.) sind dieser Eintheis lung gefolgt, weil sie die naturlichste, fruchtbarfte und popularste ist. Zwar waren berühmte Moralisten, nach bem Urtheile von Erufius und Rant, ber Meinung, es fei ber Grundlichkeit und Ordnung ber Wiffenschaft gemäßer, die Selbstpflichten den Religionspflichten voranzustellen, weil biesen ein bestimmtes Dbject unseres Sandelns mangele und man baber leicht in Gefahr kommen konne, einen willkubr= lichen Cultus und Gogendienst über die reinen und beiligen Pflichten der Menschheit zu erheben. Uber nicht zu gedenken, daß der mögliche Migbrauch, oder der vernachlässigte Unterschied mittelbarer und unmittelbarer Religionspflichten, ber allerdings ben Aberglauben begunftigen und die reine Tugend

gefährben fann, und noch keinesweges berechtiget, auf ihren weisen und rechten Gebrauch Berzicht zu leisten; so ist auch Gott der erste Gedanke und die erste Liebe des zum Bewußtseyn seiner felbst erwachenben Menschen; er kann ihn nicht vergeffen, ohne sich zu betäuben und gleichsam in feiner innersten Wurzel zu vernichten (5. Mos. XXXII, 18.); es steht ihm also auch nicht frei, Die Idee Gottes, als ein metaphysisches Problem, von der Pflicht zu isoliren; und am Wenigsten darf ber driftliche Sittenlehrer ber Erinnerung ausweichen, daß Chrfurcht und Liebe gegen Gott bie beiden Grundpfeiler christlicher Tugend find (Matth. XXII, 37. 1. Joh. IV, 19.). Wollte man aber auch die besondere Tugendlehre mit ben Gelbstpflichten erofnen, fo wurde die gange Moral leicht einen egoistischen Charafter gewinnen, ber mit ber mahren Sittlichkeit nicht bestehen fann; bie ber christlis chen Religion so angemessene Demuth wurde der Aufgebla= fenheit und dem Stolze einer ftoischen Beltweisheit weichen muffen; gerade die wichtigsten Lehren, wie die von ber Selbstichandung, der Wolluft und dem Gelbstmorde, wurden ber nothigen, leitenden Grundfage ermangeln, und die von der Liebe zu Gott unveredelte Selbstliebe murde bei dem Eigensinne und der Storrigfeit, die man im Leben fo oft mit der Festigkeit verwechselt, unmerklich in eine Gelbstsucht übergeben, die fich auf feine Weise mit ber reinen Tugend verträgt. Es muß bemnach bei bem alten Spruche, baß die Furcht des Herrn der Beisheit Unfang ift (Spruchw. I, 7.), um fo viel mehr fein Bewenden haben, als die Idee Got= tes mit der Idee des Ursenns, oder der Urwahrheit, folglich auch mit bem Unfange und Endzwecke aller Pflicht, zusam= menfällt. Die chriftliche Moral hat überdies die allgemeinen Religionspflichten mit der Bernunft gemein, und ftellt Dieser bei ben freieren Aussichten, Die sie uns in bas Reich Gottes eröfnet, noch besondere Berbindlichkeiten gegen Sesum zur Seite. Die zweite Gattung von Pflichten, die wir gegen uns und unfere Mitmenschen zu erfüllen haben, ift ohne Zweifel die umfaffendste und fruchtbarfte, weil sie durch Berhaltnisse bes Lebens bedingt und erzeugt wird, die burch ihre wechselnde und vordringende Wirklichkeit bas Aufstellen sitt: licher Regeln fordern, welchen sich die reflectirende Urtheils= fraft nicht versagen kann. Bulett ofnet uns noch die Da= tur überhaupt, und namentlich die Welt der Thiere (Pfalm CXLVIII, 10.) und Pflangen eine Reihe von Pflichten, welche die Vernunft anerkennen muß, weil sich uns in jedem Organism eine Verbindung ber Stoffe zu 3meden barbietet, die ber Verstand bemeffen, murdigen, ach= ten und in ein richtiges Verhaltniß zu bem Endzwecke unferes eigenen Dafenns stellen foll. Gang zwecklos ift zwar auch die unbelebte Materie nicht; Thon, Erde, Geftein und Erze sind Erzeugnisse ber Natur, auf die wir nicht nur in keinem Kalle zerstorend einwirken burfen, sondern die wir auch als weise Forscher in eben dem Berhaltnisse mit Aufmerksamkeit behandeln sollen, als wir an ihnen, wie bei ben Muscheln, Perlen, Ernstallisationen und Stalaktiten, bas wunderbare Spiel einer plastischen Rraft mahrnehmen. Gerade barinnen besteht ja die mahre Erleuchtung und Bil= bung des religiosen Menschen, daß er in der ihn umgeben= ben Erscheinungswelt Alles in ber Ordnung und in bem Busammenhange erblickt, welchen die Weisheit bes Schopfers geknupft hat (Pfalm CIV, 24.). Indessen liegen die 3wede ber leblosen Natur von dem sittlichen Endzwecke der Mensch: heit ungleich weiter ab, als die uns schon mehr verwandten Brecke organisirter Befen; es ift baber ber freien Billfuhr bes Menschen hier ein großerer Spielraum geofnet, so, daß biese ganze Classe von Pflichten zu den unbestimmten und problematischen gehört, die, wie die Pflichten gegen bohere Geifter und Berftorbene, mehr als Unbang und Bugabe, wie als wesentlicher Bestandtheil der Moral betrachtet werden konnen.

Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Religion, herausgegeben von D. Marheineke, 2. Bande. Berlin 1832. namentlich B. II. S. 209. ff. sind hier zu vergleichen.

#### Ş. 85.

Eintheilung ber Religionspflichten.

Religionspflichten im engeren Sinne des Wortes sind diejenigen Verbindlichkeiten, die wir in Beziehung auf Gott, unsern Schöspfer, Vater und Richter, zu erfüllen haben. Sie theilen sich in vorbereitende, welche den Gegenstand der Verbindlichkeit überhaupt betreffen, und in eigentliche, oder wirkliche, die den Umfang dieser Verbindlichkeit selbst enthalten. Diese zerfallen abermals in unmittelbare, welche eine directe, sittliche Thätigkeit des Willens in Beziehung auf Gott bezeichnen, und in mittelsbare, welche die äußere Weckung und Belebung des religiösen Sinnes zum Zwecke haben.

Wenn man sich unter Religion überhaupt ein Band bes Gewiffens denkt, welches unfer Gemuth an Gegenstände bes Glaubens knupft, so kann man wohl von Pflichten der Pietat gegen die unsichtbare Welt und alle Geifter sprechen, die als Mitglieder berfelben gedacht werden. In diesem Sinne bes Wortes konnten allerdings Pflichten gegen Engel, gegen gute und bofe Beifter, und namentlich Pflichten gegen Berftorbene, infofern sie mit Lehren und Meinungen ber chriftlichen Dogmatik zusammenhangen, in diesem Ubschnitte ihre Stelle finden. Nun ift aber Gott allein absolut un= fichtbar, weil er allein ewig und unsterblich ift (1. Timoth. VI, 16.) und bas Leben in sich felbst hat (30h. V, 26.). Die Welt mit allen ihren Bewohnern ift geschaffen, alfo zeitlich, abhängig und theilweise nur relativ unsichtbar und unbeschaulich, sofern sie nemlich in einer hoheren Ordnung bes Senns und Wirkens unserer Wahrnehmung unerreichbar bleibt; es ist folglich bas, mas wir die unsichtbare Welt

nennen, ein abstracter Begrif, ber auch nur eine abstracte Wahrheit hat; unsere Erkenntniß von ihr ist eben so fern und bunkel, wie unsere gegenwartige Berührung mit ihr, bie wir mehr negativ, als positiv zu bestimmen vermogen. Die Pflichten gegen die Geisterwelt überhaupt sind baber größtentheils hypothetisch und unbestimmt, und werden folg: lich, so weit sie ber driftlichen Moral angehören, beiläufig ihre Erledigung finden. Gott allein macht hievon eine Musnahme, weil sein Daseyn fur ben benkenden und forschenden Beift bas gewiffeste und lebendigste unter allen Wefen ift, bie ein Gegenstand unferer Erkenntnig werden konnen. Nun ift aber von dem bochsten Befen, weil es seiner Natur nach von der Welt nicht umschlossen werden kann, keine andere Erkenntnig moglich, als die bes Glaubens, deffen Bedurf= niß tief in unserem Gemuthe liegt (Sebr. XI, 1.). Es ift bemnach Pflicht, den Unsichtbaren zu suchen, ob wir ihn fühlen und finden mögten (Apostelg. XVII, 27.), an ihn zu glauben, wenn wir ihn gefunden haben (Bebr. XI, 6.), falfche Begriffe und Unsichten seines Wesens und Wirkens, als die Quellen ber größten sittlichen Berirrungen, aus bem Gebiete unserer Erkenntniß auszuscheiden, und durch den reinen Glauben an ihn unsere Gesinnungen und Handlungen zu bestimmen. Go lehrt schon Epiktet, es sei ber Frommigfeit eigen, von Gott und seinem Senn richtige Borftellungen λυ haben (κυριώτατον της ευσεβείας δρθας υπολήψεις περί Θεων έχειν, ως όντων. Enchiridion c. 31.), und noch bestimmter erinnert Seneca, die erste Berehrung ber Gotter bestehe in dem Glauben an sie (primus est Deorum cultus, credere Deos. Epist. 94.). Der Glaube an Gott, inso: fern er bas ebelfte Interesse unseres Bergens und Gemuthes ift, und die von ihm abhängige Feststellung unserer Berehrung gegen ibn, kann baber immer als ein Wegenstand ber Pflicht betrachtet werden, wie bas in der driftlichen Sitten= lehre von jeher geschehen ist. Wir nennen diese Berbindlich= feiten vorbereitende, ober propadeutische, und rechnen hieher die Lehren vom Indifferentism, Utheism, Dan-

theism, Deism und Fanatism, insofern sie nemlich bie sittliche Beiligkeit bes Willens beforbern. Ihnen gegenüber fteben die eigentlichen, ober wirklichen Religionspflichten, welche eine bestimmte Richtung des Gemuthes auf ben lebendigen und im Glauben ergriffenen Gott bezeichnen', wie er sich in der Bernunft, Natur und Geschichte geoffenbaret hat. Die Pflichten gegen Jesum, den Heiland ber Welt, machen hievon einen wefentlichen Theil aus. Jene find ent= weder unmittelbar, wenn sich zwischen Gott und ben auf ihn gerichteten Willen fein britter Gebanke in bas Bewußt= seyn eindringt, wie bei dem Gibe und Gebete; ober fie find mittelbar, wenn ber religibse Sinn durch eine nach außen, alfo auf einen vermittelnden Gegenstand, gerichtete Sandlung in dem Gemuthe geweckt und zur Wirksamkeit gebracht wer= ben soll. Sieher gehoren die Lehren von der Rirche, dem Worte Gottes und ben Gnabenmitteln, ober benjenigen Undachtsübungen, die man mit dem Namen der Us cetif zu bezeichnen pflegt. Mus dieser Eintheilung geht die Nichtigkeit bes opus operatum, oder berjenigen außeren Religionshandlungen hervor, die an sich schon verdienstlich fenn follen, weil es aus der Natur der Pflicht erhellt, daß nur diejenige That eine Miturfache ber Seligkeit fenn kann, bie unter bem Ginfluffe ber gottlichen Gnabe auf einen wefentlichen Theil des hochsten Gutes gerichtet ift. In der Dogmatik wird biefer Sat bekanntlich fo ausgedrückt, bag unfere guten Berke Gott nur insofern gefallen, als fie aus bem Glauben fließen, weil dieser allein das mahre Vorbild einer sittlich guten That ift.

Ueber die verschiedenen Religionsformen und ihr Verhaltniß zum Christenthume ist die gedankenreiche Schrift zu vergleichen: Melanchthon redivivus, oder der ideale Geift bes Chriftenthums. Leipzig 1837. G.

13 - 26.

#### ξ. 86.

#### 1. Borbereitende Religionspflichten.

Der religibse Indifferentism.

Unter den propädentischen Religionspflichten steht oben an die Vermeidung des religiofen Indifferentism, oder der Gleichgültigkeit und Rälte gegen die Soheit und Burde der uns in= wohnenden göttlichen Idee, welche den Man= gel der schuldigen Verehrung und Liebe Gottes von selbst zur Folge haben muß. Das Verwerfliche die= ser Denkart erhellt schon aus der Unlauterkeit ihrer Quellen, die in der sinnlichen Trägheit des Berstandes, in dem betänbenden Wirbel angerer Berstrenungen, in der Vermeidung des Nachdenkens über sich selbst, bisweilen in dem Migbrauche der Vernunft, hänfig aber in der Unempfänglichkeit des in finnlichen Münschen und Lüsten zerflossenen Herzens zu suchen find. Aber noch dentlicher geht die Berwerflich= feit dieser Sinnesart darans hervor, daß sie den Geist entwürdigt, den Charafter zerrnttet, der Lafter= haftigkeit den Weg bahnt, und das Gluck der Menschen im Leben und im Tode zerstört. Ihn zu be= fampfen und zu vertilgen muß daher ein eruftes Nachdenken über die letten Grunde der Wahrheit, über das höchste Ziel unserer Winsche, über die un= lengbaren Beweise der uns zu sich erhebenden Liebe Gottes, und nber die nahen Erschntterungen züchtigenden Verhängnisses nachdrücklich empfohlen merden.

Die Gleichgultigkeit gegen bas Gottliche in ber

Bernunft, dem Beltlaufe und ber Offenbarung fest bie Moglichkeit seiner Erkenntnig voraus und ift von ber unverschuldeten Unwissenheit bes Naturmenschen, ber fur bas Un= bekannte keinen Sinn hat und haben kann, wohl zu unterscheiden. Jeder religibse Indifferentism besteht in einer reflectirten Kalte gegen das Ideale, welche die Folge vorhergegangener Forschungen senn foll, oft aber nur die Frucht eines folz und vornehm gemäßigten Widerwillens gegen die Religion felbst ift. Er ift entweder theoretisch, eine Stepsis des Verstandes an der Wahrheit der gottlichen Idee überhaupt, die sich unverhohlen in dem Urtheile ausfpricht, man muffe die Lehre von Gott und unferer Berbindung mit ihm auf sich beruhen laffen, weil sich nichts Bestimmtes und Zuverläffiges hierüber ausmitteln laffe. Be= fanntlich ist das die εποχή, άδοεψία, άφασία der Pyrrho= nisten, über die sich Sertus Empiricus ausführlich verbreitet, und bie auch in neueren Zeiten zum großen Nachtheile des Glaubens und ber driftlichen Frommigkeit empfohlen worden ift. Praktisch wird hingegen ber religibse Inbifferentism, wenn er aus ber obigen Unsicht die Behauptung ableitet, daß ber Glaube an Gott auf die Sittlichkeit des Willens keinen Ginfluß habe und haben durfe, und daß man also auch ohne Religion fromm und tugendhaft senn konne. Rant hat burch bas absolute, von aller 3bealitat und Gottlichkeit losgeriffene Gebot feiner praktischen Bernunft biefer Meinung großen Vorschub gethan, und burch sie, so lang feine Moralphilosophie herrschte, auch den religiofen Indifferentism befordert. Man kann zwar von historischen Dogmen bes Glaubens feine eigene Unficht haben, oder fie fur bedeutungslos auf bem Gebiete ber Sittlichkeit erklaren; Die reine Gottesidee felbst aber ift bas Princip aller sittlichen Bahrbeit, beffen Kraft man nicht verleugnen kann, ohne bas De= fen der Tugend felbst zu vernichten. Sievon überzeugt uns vorläufig ichon die Unlauterkeit ber Quellen, aus welchen die religiose Gleichgultigkeit fließt. Es geht ihr nemlich entweber

- 1) eine gemeine Trägheit des beschränkten Berst ans des voraus. Viele Menschen denken nicht weiter, als sie sehen; sie halten nichts für wahr, was sie nicht schauen und sühlen; es kümmert sie wenig, ob die Welt einen Unfang habe, oder nicht, ob Gott ein wirksames, oder ruhendes, ein sinnliches, oder geistiges Wesen sei. Sie gleichen den Thieren, welche nie zur Sonne auf blicken, weil sie der schwere Nacken immer wieder zur Erde niederbeugt (Psalm CXIX, 70. Joh. III, 12.). Oder sie fließt
- 2) aus einer beständigen Zerstreuung des Gemuthes, wo der Mensch bei jenem steten Wechsel sinnlicher Beschauungen, oder bei einer anhaltenden Beschäftigung mit irdischen Gegenständen, oder bei dem immer regen Spiele seiner Lüste und Neigungen nie zu sich selbst kommt und sich also auch seiner göttlichen Abkunft nicht deutlich bewußt wird. Das ist das ungöttliche Wessen, welches das Wort ersticket, daß es nicht Frucht bringt (Tit. II, 12. Matth. XIII, 22.). Damit verzbindet sich nun auch
- 3) versäumtes Nachdenken und Hereingehen des Menschen in sich selbst. Der zerstreute Mensch ist gewöhnlich so tief in die Außenwelt versenkt, daß er nicht einmal seine körperlichen Unvollkommenheiten, geschweige denn seine sittlichen Fehler bemerkt (Jak. I, 23 ff.), weil das himmlische Gesetz der Freiheit, und mit ihm auch das göttliche Gesetz der Wahrheit (Joh. VIII, 32. Köm. VII, 23.) in seinem Gemüthe nicht in das klare und tiese Bewußtseyn hervortritt. Ohne ein tieses, ruhiges und deutliches Erfassen unserer selbst aber ist es nicht möglich, sich Gott mit Klarheit und Freude zu denken. Nicht selten hat auch
- 4) der Mißbrauch der Vernunft auf diese Sinnesart großen Einfluß. Aus Stolz und Eitelkeit überspannen Manche ihr Erkenntnißvermögen durch leere Abstractionen so lang, bis die letzte Form des Wahren in ihrem Ver-

stande mit dem letten Grunde der Dinge zusammensfällt. Nun halten sie die Welt mit allen ihren Erscheisnungen nur für eine Modification ihres schöpferischen Denkens, wie unter den Heiden kaiserliche Thoren ihre Macht für eine göttliche Majestät erklärten. Diesen Hochmuth einer ihren Ursprung vergessenden Vernunft hat schon Paulus gestraft (Rom. I, 21.) Die gewöhnsliche Ursache des Indisserentism in der Neligion ist aber

5) bie Unempfänglichkeit eines in sinnlichen Neisgungen zerslossenen Herzens für das Höhere und Göttliche. In den Angelegenheiten der Religion hängt die Vernunft von der Leitung des Herzens ab; was wir wünschen, das glauben wir (Matth. VI, 21.), und was und widrig ist, von dem wenden wir unser Denken, Forschen und Fürwahrhalten ab. Nun hat aber der seinen irdischen Lüsten hingegebene Mensch keine Freude an dem Unsichtbaren und Unvergänglichen, weil es ihm zu erust, zu heilig und zu erhaben ist (Joh. V, 41.). Er weiset es daher unwillig zurück, giebt sich das Ansehn, als sei er von seiner Ungründlichkeit überzeugt, und spottet wohl selbst über das Göttliche, um sich seiner Meinung nach gegen jede Furcht einer vergeltenden Zuskunst sicher zu stellen.

Hiernach wird es leicht werden, die sittliche Verwerfslichkeit des religiösen Indifferentism in das hellste Licht zu setzen, weil er

1) den Geist entwürdigt und ihn von der gründzlichen Erkenntniß der Wahrheit entfernt. Hienge diese nemlich nur von bloßem Schauen und Empsinden ab, so wären die Thiere größere Weise, als wir. Ihr Wesen aber ist nicht in grobem Betasten und Fühlen, sondern in der Erforschung des Zusammenhanges der Dinge nach ihren letzten Gründen und Endzwecken zu suchen. Diese sinden wir nicht in uns selbst, weil wir ausblüchen und vergehen (Psalm CIII, 15.). Wir sinden sie nicht in der Sinnenwelt; denn jeder Wechsel der Jah-

reszeiten, jeder Sturm bewegter Elemente sagt uns, daß sie von einem höhern Impulse abhängt (Hiob XXVI, 7 f.). Soll daher überhaupt sur uns Wahrheit mögslich senn, so wird sie es nur durch das Vordenken eines höheren Wesens und durch die Weltordnung eines göttlichen Verstandes (Hiob XXXVIII, 4. f. Röm. XI. 33. f.). Wahre Vernunft und Weisheit sinden wir also nur in Gott, durch den wir leben, wirken und sind (Upostelg. XVII, 28.). Der religiöse Indisserentist entzwürdigt solglich seinen Geist, indem er ihn von der Duelle alles Lichts und aller Wahrheit entsernt. Das durch wird aber zugleich

- 2) sein sittlicher Charafter gerruttet. Wer gegen bas Gottliche gleichgultig ift, wird auch gleichgultig gegen fein hochstes Gut; er kann nach keiner bleibenden Boll: kommenheit und Große ftreben, weil diese nur in Gott ju finden und burch feinen Beiftand ju erreichen ift (Jak. I, 17.). Wer aber nicht nach bem Sochsten und Bollendeten strebt, der ergiebt sich dem Gitlen und Wanbelbaren (Rom. VIII, 3. Ephes. II, 3.); ber folgt ben gemeinen und veränderlichen Regungen feiner Luft; ber hangt, ben Thieren gleich (2. Petr. II, 12.), von ben blinden Untrieben seiner Begierden und Lufte ab. Gewiß ift es nun um jeden Udel der Gefinnung, um jede reine und himmlische Liebe, es ift felbst um die Festigkeit und Beständigkeit des Willens in der Uchtung fremden Rechtes geschehen (Jak. I, 8.). Wer keinen Ginn fur bie Ehre bei Gott hat, ift fur jede Tugend verloren (Soh. V, 42.).
- 3) Selbst der Sunde und Lasterhaftigkeit wird nun der Weg in das Innere des unverwahrten Gemuthes gebahnt. Wer da hat, dem wird gegeben; wer aber nicht hat, dem wird zulet auch das genommen, was er hat (Matth. XIII, 12.). Sittliche Grundsätze ohne Glauben sind eine schwache Schutzwehr gegen die immer wiederkehrenden Angriffe der Neigung und Leidenschaft;

ist jene einmal durchbrochen, so tritt der eigene Verstand zuerst entschuldigend, dann erlaubend und nachsehend, zuleht einwilligend und vertheidigend, als Unwalt der Sunde auf. Geschichte und Erfahrung weisen uns eine große Zahl von Unglücklichen nach, die mit religiöser Gleichgültigkeit und Kälte begonnen und mit großen Verbrechen geendigt haben. Endlich wird dadurch auch

4) das Glück des Menschen im Leben und im Tode zerstört. Nicht genug, daß der religiöse Indisserentist auf die höheren Freuden der Wahrheit, auf eine weise Weltausicht, auf die Gemeinschaft mit Gott und seinem Geiste, und selbst auf den inneren Frieden des Gewissens Verzicht leisten muß; er verliert auch bald in der Versuchung den Muth, im Rummer die Fassung und in schweren Leiden die Hofnung und Zuversicht. Nicht einmal einer innigen und edlen Freundschaft ist er fähig, weil er gerade in der höchsten Angelegenheit des Lebens dem Vertrauten nichts mitzutheilen hat und wieder von ihm nichts nehmen will: Kein Wunder, wenn er unzuhig, zweiselnd und fassungsloß seine ruhmlose Laufzbahn beschließt (Ephes. II, 12.).

Es ist nothig, noch auf die kräftigsten Verwahrungsmitz tel gegen dieses Verderben der Seele aufmerksam zu machen. Die wichtigsten und wirksamsten sind ohne Zweisel folgende:

1) Suche ernstlich den letzten Grund der Dinge, der deinem Geiste so nahe ist. Als vernünftiger Mensch darst du nicht aushören zu denken, bis du ein Wesen gefunden hast, bei dem du nicht mehr fragen darst, woher es kommt? Gewiß ist die Natur außer dir dieses Wesen nicht, denn du kannst dir wenigstens denken, daß sie einmal nicht gewesen ist. Auch du und dein ganzes Geschlecht ist dieses Wesen nicht: denn Alles, was entsteht, hat gewiß einmal einen Ansang und Urzansang. Hast du aber jenseits der Zeit und des Raumes das erste Wesen gefunden, so sindest du in ihm

auch das höchste und einzige; du sindest Gott, der dir nahe ist in der Natur, in deinem Herzen und Gewissen, in der Geschichte und Offenbarung, in deinen Leiden und Freuden, in allen Schicksalen und Hofnungen deines Lebens. Kein Mensch ist so von aller Vernunft verlassen, daß er seinen Schöpfer und Herrn nicht sinden könnte, wenn es ihm Ernst damit ist, in seine heilige

Rabe zu treten (Apostelgesch. XVII, 27.).

2) Werde eins mit bir über bas, was bu willst und vernünftiger Beife wollen kannft. Du kanuft aber zulett nur bas wollen, mas bir immer Freude und bleibendes Wohlseyn gewährt. Alle außere und irdische Guter werden bir bas nicht gemahren; die sinnliche Lust wird bich verlassen und bein Berg mit Reue erfüllen (Rom. VI, 21.); beine Besitzungen wer= den dir gleichgultig werden, und die Ehre vor Menschen wird ihren Reiz verlieren, wenn du ihre Unbeständigkeit und ihre Nichtigkeit bemerkft. So bleibt dir nichts weiter übrig, als Gott (Pfalm LXXIII, 26.); in ihm haft du Licht fur beinen Berftand, Reinheit und Beiligkeit fur beinen Willen, bleibende Freude und Wonne für bein Berg. Wenn auch alle übrige Quellen bes außeren Lebensgenuffes verfiegen, bei ihm wirft bu immer neues Beil und neue Seligkeit finden. Er allein gewährt dir durch Jesum den Frieden, ben bir die Welt nicht geben kann (Joh. XIII, 23.).

3) Denke der sanften und väterlichen Führungen Gottes, der durch so viele Beweise
seiner Huld deine Liebe zu ihm zu wecken
sucht. Unser ganzes Leben ist Wohlthat; es ist kein
Mensch, den Gott nicht aus Gefahren errettet, den er
nicht durch fromme Rührungen erweckt, dem er nicht
unverdiente Freuden bereitet hätte. Nur ein unreines
und sühlloses Herz kann das mit Gleichgültigkeit und
Undank erfahren. Klagen doch wir Menschen schon über
Undere, wenn sie die Wohlthaten, die wir ihnen erwei-

sen, mit Kalte erwiedern: wie straflich wurde erst unser Undank gegen unsern hochsten Freund und Wohlthater senn, der uns zuerst geliebt hat (1. Joh. IV, 19.)!

4) Bergegenwärtige dir die schmerzlichen Erschütterungen deines Herzens, die dir unvermeidlich bevorstehen, wenn du fortfährst, gleichgültig gegen deinen Vater und Richter zu bleiben. Zur Frömmigkeit zwingt zwar Gott Niemand, aber er zieht doch seine Hand von jedem Unzbankbaren ab; er giebt ihn allen Widerwärtigkeiten seines Verhängnisses preis; er bereitet ihm Stürme des Schicksals, ihn zu demüthigen und zu erschüttern. Wie traurig ist es aber, auf diesem Wege weise zu werden; mit welchem Verluste der Kraft geschieht das; unter welchen schmerzlichen Empsindungen der Neue; und wer weiß es, ob der Unwürdige nicht selbst in diesem Feuer der Prüfung zu Grunde geht (Nom. II, 5. 1. Kor. III, 15.)?

Clericus contra indifferentiam in religione: in ber britten Ausgabe von Grotii veritas religionis christianae. Umsterdam 1724. Spaldings Warnung vor der Gleichgültigkeit in der Religion: in seinen neuen Predigten, 2. Band. Berlin 1784, S. 458. ff. 3012 liko fer von der Gleichgültigkeit in der Religion: in seiner Warnung vor einigen herrschenden Fehlern unsers Zeitalters. Leipzig 1788, S. 143. ff. Kindervaters nühliche Verwaltung des Predigtamtes, Bd. II, S. 94. ff. Kischern, über den moralischen Indisserentism. Leipzig, 1805.

#### §. 87.

#### Der Utheism.

Ju noch größerem Widerspruche mit der relizgiösen Gesinnung steht der Atheism, oder der Grundsatz: ohne den Glauben an Gott zu von Ammons Mor. 11. B.

denken und zu handeln. Verstimmung des Gemüthes, Ueberspannung des Geistes, Stolz und Unlanterkeit des Herzens sind seine Quellen. An seiner Verwerflichkeit läßt sich nichtzweiseln, wenn wir bemerken, wie hohl er in seinen Grundsätzen, wie verführerisch zum Aberglanden, wie zerstörend er für unsere Sittlichkeit und für den Frieden unserer Seele ist. Die Heilmittel dieser mitleidswürdigen Geistesverirung sind bereits (§. 86.) angedentet; Besonnenheit, Dennth, Freiheit des Herzens von herrschenden Leidenschaften und Weckung des Gefühles der eigenen Abhängigkeit von einer höhern Leitung müssen indessen vorzugsweise empsohlen werden.

Da kein besonnener Mensch an einer letzten Ursache ber Dinge zweifeln fann, fo hat man es unwahrscheinlich finden wollen, daß es eigentliche Utheisten gebe, ober jemals gegeben habe; benn im außersten Falle muß man boch an bie Macht des Bufalls, der Natur, oder feiner felbst glauben, und mit jeder Diefer Boraussetzungen scheint auch der eigent= liche Utheism zu verschwinden. Aber wie boch gewiß ber ohne Wahrheit ift, welcher fich feinen Traumen und den eit: Ien Zauschungen seiner Ginbildungsfraft ergiebt; fo fann man auch mit Klemens von Alexandrien fagen, daß objectiv alle biejenigen ohne Gott, also Utheisten feien, Die ben tebenbigen und wirklichen Gott verkennen (Admonitio ad Graecos. Opp. ed. Colon. S. 14.), wenn sich auch subjectiv Manches zur personlichen Entschuldigung Dieses Bemuthezustandes follte aufbringen laffen. Denn fo fichtbar bie Beiden irrten, wenn fie bie ersten Chriften Gotteslaugner nanuten, weil sie nicht an ihren Jupiter glaubten (Kortholt paganus obtrectator . S. 406.); fo gewiß irren auch wir, wenn wir biejenigen verdammen, welchen es bei einer un= verschulbeten Befangenheit bes Geistes noch nicht gelungen

ift, unseren, ober ben mahren Gott zu finden. Atheism wird folglich immer eine dem Glauben an ben wahren Gott entgegengesette Denkart bei fen; eine Unficht, die, wenn sie auch in der Dogmatik und naturlichen Theo: logie anders gefaßt werden follte, doch in der chriftlichen Sittenlehre von großer Bedeutung ift. Wir unterscheiben hier ben ffeptischen, ben bogmatischen und morali= sch en Atheism. Gin ffeptischer Atheist ift berjenige, welcher behauptet, daß sich über Gottes Dafenn nichts entscheis den laffe. Das war die Meinung des Protagoras, wels der lehrte, man konne bei der Schwierigkeit des Gegenstanbes hierüber zu feiner Gewißheit kommen; baher bie Urchonten feine Bucher verbrennen und ihn aus dem Gebiete von Uthen verbannen ließen (Diogenes Laert. l. IX, c. 8.). Der dog matische Utheist hebt bestimmt das gottliche Senn und Wesen dadurch auf, daß er den Zufall, die Natur, oder seine eigene Denkkraft an beffen Stelle fett (Pfalm XIV, 2.). So behauptete ber physiologische Gottesläugner Leucipp und nach ihm Lucrez, beffen Lehrgebicht von ber Natur der Dinge merkwurdig genug ift, Die Welt fei burch ein unerklarbares Bufammenwurfeln ber Utome entftanden; mabrend fich ber idealistische Utheift Enfcinski einbildete, er fei der Schopfer des Schopfers, und die Substang der Weltordnung gehe nur von feiner und der menschlichen Bernunft überhaupt aus; eine metaphysische Schwarmerei, gegen welche Rant vor langer als sunfzig Sahren feine Zeitgenoffen vergeblich gewarnt hat. Moralische Got= testäugner endlich find biejenigen, die ein Beben ohne Gott führen (Ephef. II, 12.). Das geschieht entweder nach Grund= faten, ober in der Betäubung vorherrschender Begierden und Leidenschaften (Pathéisme crapuleu.v). Nach Grund: fåten führt man ein ungottliches Leben, wenn man fich Gott nur metaphysisch als ein ewiges und allmächtiges Urwesen denkt, ohne von feiner Beisheit, Gerechtigkeit, Beiligfeit und Liebe, ober von feinen moralischen Gigenschaften, Die bas Chriftenthum namentlich in bas hellfte Licht fett,

einige Kenntniß zu nehmen. Das ist ber ontologische Deism, welchem Rant ben Theism, ober praktischen entgegensetzte, weil er bestimmt von einem moralischen Berhaltniffe zu Gott ausgeht; genau genommen kann jener nur Semideism bei: Ben, weil er die Idee Gottes zwar zur Salfte nach bem Princip bes Grundes, aber nicht nach dem damit genau que sammenhangenden Princip bes Endzweckes ausbildet; Unvollkommenheit, die den wahren Deisin selbst geraume Beit hindurch ohne feine Schuld verdachtig gemacht hat (§. 89.). Dagegen lebt man, ohne eine bestimmt ausgesprochene Marime, ungöttlich, wenn man die Joee Gottes zufällig von seinen Begierden und Leidenschaften verdunkelt und überwältigt werden laßt, fo daß ber Glaube an Gott feinen Einfluß auf unsere Gesinnungen und Hofnungen verliert (1. Kor. XV, 34. Philip. III, 19.). Den Vorwurf biefer Bottlosigkeit kann fein Sterblicher gang von fich ablehnen, ba wir Alle, mehr-oder weniger, ben heiligen Gedanken an Gott vergeffen, oder ihn doch in der Seele ermatten und von sinnlichen Gindrucken aus bem Gemuthe verbrangen laffen. Doch unterscheidet man Grade, von der leichten Umwolfung diefes Wedankens an, bis zu feiner ganglichen Berbufterung und Umbullung, und die Stufenfolge biefer Bottesvergeffenheit ift ber einzig sichere Gewiffensmeffer, ben bie Moral zu finden und nachzuweisen vermag. Wir wenden uns, die theoretische Unficht des Utheism der Theologie überlaffend, querft zu feinen Quellen. Die Menschen befinden sich zuweilen in einer truben Stimmung, wo sie in der Welt weder Zusammenhang, noch Ordnung, 3med und Endzweck finden. In biesem Seelenzustande Schrieb ein, sonst fehr grundlicher und religiofer Naturforscher, es scheine, als feien wir jum Beitvertreibe von einem unvollkommnen Befen zusammengesett (Lichtenbergs vermischte Schriften. Theil I, G. 164.). Jede Umbufterung und Beschrankung bes Berftandes aber ift auch ein Reiz zum Ladel tes Soch= ften und zur Unzufriedenheit mit Gott. Nur eine tiefe, klare und fromme Weltansicht führt zu ber Ueberzeugung:

ber Herr hat Alles wohlgemacht. Noch häufiger bringt ein falsches Studium der Philosophie und namentlich der Metaphysik eine Verwirrung und Ueberspannung bes Denfens hervor, die den Utheism zur nothwendigen Folge hat. Das Gefetz ber Caufalitat fagt man, gilt nur in ber Sinnenwelt und fann uns nie uber ihre Grenzen hinausführen, weil es ein bloges Zeitgesetz bes Verftandes ift. Aber wie ber Berftand unter ber Bernunft fteht, fo fteht bas Canfalitatsprincip unter bem Princip des hinreichenden Grundes, welches in Berbindung mit bem Sittengefete, gebietrifch auf eine außerweltliche Urfache bes Gangen hinweiset. In uns felbst, fahrt man fort, und nicht in einem hobern Wefen, liegt der Unfang aller Welterscheinungen. Aber Diefes Gins, mit bem die Bahl unferer Borftellungen anhebt, ift nur ber Unfang unserer Begriffe und nicht ber Dinge selbst, Deren Unfang und Reihenfolge in einem bochften Berftande gegrundet fenn muß. Genau diefe Ueberspannung, Diefe Unbetung und Bergotterung unferer Bernunft ift die Quelle aller Errthumer in ter Religion; abgezogen von der Erfah. rung und ruhigen Betrachtung ber Natur verlieren wir uns in abstracten Meditationen, rufen in ber Geerheit berfelben un= feren Genius an und werden schmählich von ihm betrogen (Borte des großen Baco de augmentis scientiarum lib. I, cap. I.). In vielen Fallen entsteht bie Gottlofigkeit auch aus bem folgen Bahne, baß es der Beweis eines ftarfen und fouveranen Berftandes fei, das Dafenn eines bochften Befens ju laugnen. Aber wiffen diefe ftarten Beifter mohl, daß fie nur in ber Fronie biefen Namen fuhren? Es giebt ja feine größere Schwachheit, als bie, ungewiß über ben letten Grund feines Beiftes, feines gangen Dafenns zu bleiben (la Bruyere caractères, chap. XVI.). Endlich ift die Hauptquelle der Gottlosigkeit in dem Bergen zu suchen, welches durch die unsittliche Richtung feiner Bunsche ben Berftand von ber Betrachtung bes bochften Butes, und bann auch bes letten Grundes der Dinge abwendet und fo stufenweise den Unglauben bis zur hochsten Rullitat bes Dentens steigert. Man

fangt unter ben Berftreuungen und Luften bes Lebens bamit an, sich einzubilden, Gottes Dasenn sei nicht gewiß. Diese Heuchelei bes Berftandes ift die erste Frucht ber Gunbe; denn nicht wetten wollen, ob ein Gott fei, heißt wetten, baß er nicht sei, wie Pascal mahr und treffend erinnert. In eben bem Berhaltniffe, als die Luft und Begierbe ber Welt die Liebe zu Gott verdrängt hat (1. Joh. II, 15.), treten diese Zweifel immer fuhner bervor, und im bochften Zaumel bes gerrutteten Gemuthes werden fie mit einer Bermes genheit ausgesprochen, welche die Menschheit entwurdigt. Hieraus erhellt benn auch die hohe sittliche Berworfen= heit ber Gottesläugnung, einmal schon barum, weil fie zu ben unvernünftigften Borausfehungen und Behaup: tungen führt. Go ertraumt sich Lucrez eine Schaar ewiger Utome, die in den weiten Weltraumen umberirren, bis fie einmal ein zufälliger Wurf ber Gravitation in ben Mittelpunkt ihrer jebigen Korm jusammenschleuberte. Ift es minber mahrscheinlich, sein lesenswerthes Gedicht von der Natur ber Dinge fei aus bem Scharren bes erften Suhnes entftanden, welches Weigenkörner in ben zusammengeworsenen Utomen suchte? Go schaffet ber Panlogist bie Welt burch bie bloße Energie seines Denkens. Hieraus folgt aber, ehe ber große Philosoph bachte, sei die Welt nicht, sei also auch fein Bater und feine Mutter nicht, fei er allein nur gewesen, noch ehe er geboren wurde und benken konnte. Go mahr ift es, was Paulus fpricht: Rom. I, 22. Der Utheism erzeugt ba= ber auch nothwendig ben verächtlichsten Aberglauben. Sobbes war am bellen Mittage ein fühner Gotteslaugner, aber bes Nachts schlief er nie allein, aus Furcht vor Befpenftern. In bem Briefwechsel Friedrichs bes Großen mit Boltaire wird eines alten fürstlichen Rriegers gedacht, ber an keinen Gott glaubte; aber wenn ihm auf dem Ritte zur Jagb eine Matrone begegnete, so fehrte er um, und an einem Montage, ben er fur unheilbringend hielt, unternahm er nie etwas Großes und Wichtiges. Gin hochberühmter Urat und akademischer Lehrer meinte, Die Seele bes Menschen

und bes Baumes feien nicht wesentlich verschieden, und nach biefem Grundfage philosophirte er auch über Gott; aber mit Beiftererscheinungen beschäftigte er fich gern, und wenn er am Podagra baniederlag, ließ er die Krankheitsbeschworung eines alten Weibes zu. Go unwidersprechlich ift es, baß der ungläubige Mensch von einer Thorheit des Irrthums in die andere fallt, und bag er überall von der Bahn ber Bernunft abweicht, wenn er fich von Gott wendet, ber fie gegeben hat. Bei biefer Denfart ift es uberdieg unmog= lich, fich einen weifen Lebensplan zu entwerfen und ihm gemäß zu handeln. Denn obschon der ruhige und halb: besonnene-Utheist insofern einer halben Tugend nicht immer unfahig ift, als ihm auch ohne Glauben die Bortheile burgerlicher Rechtschaffenheit einleuchten, fo ist boch diefer Schein ber Sittlichkeit gewiß nicht fein Berdienft. Mit ber Gottes: läugnung ift auch die Unmöglichkeit einer sittlichen Weltord= nung, einer funftigen Fortdauer, einer über bas Grab binüberreichenden Tugend und einer gerechten Bergeltung ausgesprochen. Bas ift benn aber Sittlichkeit ohne biefe Ueberzeugung? Der Utheist, wenn sein Berg nicht beffer gebildet ift, als fein Ropf, kann nur fprechen: laffet uns effen und trinken, denn morgen find wir todt (1. Kor. XV, 33.). Bue lett ift diese Denkart auch bas Grab aller Ruhe und Bus frie den beit. Der Utheist weiß nichts von ben reinen Freuden des Lichtes, der Gemeinschaft mit Gott, bem Muthe bes Glaubens, dem Erofte im Leiden und der hofnung bes Biebersehens. Gine kalte Ergebung in ben unbegreiflich waltenden Bufall, ober in den Schluß eines blinden Berhangniffes ift MUes, was er feinem lieblofen, vertrochneten Bergen abgewinnen fann. Jeder Unfall ift ein Geifelfchlag des Schickfals, ber ihn tief verwundet, und fur ben er feis nen Balfam hat; in jeder Rrankheit verdoppelt fich bas Fieber feiner geheimen Furcht; das herannahende Ulter wird feine Holle, und wenn ber emporte Wille mit bem regellofen Berstande gleichen Schritt halt, so ift fein fittliches Da: fenn ein wirklicher Uebergang von ber menschlichen gur

Natur ber Titanen, bie ben himmel fturmten, um bes Glaubens an seine Majestat überhoben zu fenn. Es wird uns genugen, Giniges über die Beilmittel biefer Geelen: frankheit hinzuzufügen. Nicht immer ift es wohlgethan, dem Gottesläugner Berwunderung, oder Besturzung zu erkennen ju geben; benn baburch schmeichelt man nur feinem Stolg und reizt ihn zu neuem Widerspruche. Es ist oft zweckma-Biger, ihn mitleidig als einen Phantasten zu behandeln, ber vor Allem einer besseren Geistesdiat bedarf. Ift er Materialift, fo rege man die geschwächte Denkfraft auf; ift er ein egoistischer Idealist, so spanne man sie durch beschauliche Unsichten ber Erfahrung ab; ift er ein Mihilist, so laffe man durch die sinnliche Einwirfung der Wirklichkeit den Wahn seines Nichts auf ihn felbst zurückfallen. Man zeige ihm, baß ber Gotteslaugner auch nicht ben entferntesten Grund für feine Behauptung bat; daß die Ewigkeit der Welt (Beish. Salom. II, 2.) sich eben so wenig benken läßt, als bas Schweben eines Hauses in freier Luft; daß die Idee Gottes in uns die Regel aller Wahrheit ift, und bag mit dem Senn Gottes auch alle Wahrheit verschwinden muß; man made ihm bemerklich, bag feine Rraft ber Ratur, fein Leben, fein Bewußtseyn vorhanden fenn und wirken konnte, wenn sie nicht von einer beharrlichen Urkraft bewegt, geleitet und getragen wurde (Pfalm XXXIII, 6. Rol. I, 16. Sebr. I, 3.). Dieses bynamische Argument (Pfalm CIV, 29. ff.). wirkt oft ftarter und nacherucklicher, als die übrigen Beweise für Gottes Dasenn, welcher die Kritik ber Bernunft Erwahnung thut. Uebrigens ift es unmöglich, die Rraft biefer Beweise, selbst des ontologischen, der auch von tiefen Denkern einseitig beurtheilt worden ift, ju schwächen, ba fie alle zuletzt auf biefen zuruchführen. Der als Atheist verbrannte Banini ergriff einen Strobhalm feines Scheiterhaufens und fpracht bas ift ein Beuge Gottes. Und wo mare irgend ein Punkt ber Schopfung, auf dem wir nicht ihren herrn und Meister finden konnten, wenn wir nur selbst wollen!

Cette paille me force à croire qu'il y a un Dieu,

sprach ber unglückliche Naturphilosoph im Angesichte seiner Mörber. La vie et les sentimens de Lucilio Vanini. Rotterdam 1717. p. 189. Sonst vergleiche man noch zu diesem Abschnitte: Baumgarten=Erusius Einleitung in bas Studium der Dogmatik. Leipzig 1820. S. 25. ff.

# Ser Pantheism.

Religiöse Sittlichkeit kann auch nicht mit dem Pantheism, oder demjenigen Begriffe von Gott bestehen, in welchem sein Wesen mit der Welt identisch gedacht wird. Dieser fühne Gedanke ift zwar von alteren und neueren Weltweisen man= nigfach entwickelt und vertheidigt worden, und hat auch in der That einige glänzende Seiten, die ihn ju empfehlen scheinen; aber schärfer und tiefer beob= achtet erscheint er mit der Vernunft, der Freiheit nud Sittlichkeit, und mit dem Christenthume beson= ders im offenen Widerstreite. Das Bewußtseyn des wahren, lebendigen Gottes wird nur dadurch möglich, daß der glänbige Forscher alles Sinnliche und Beltliche feiner Gedanken ausscheidet, um fein eigenes Gelbst mit der reinen, göttlichen Idee in befrennden. Es ist daher Pflicht, sich gegen das Phantom eines wesent= lichen Weltgottes durch richtige Ausichten der Schöpfungslehre, durch eine weise Verbindung des Gefühls unserer Abhängigkeit und Freiheit, und durch das Festhalten an den Verheißungen des künftigen -Lebens in den heiligen Urknuden des Christenthums ju verwahren und fich dadurch auf den rechten Glanben an den lebendigen Gott vorzubereiten.

Unter dem Pantheism, oder ber Allgotterei haben wir uns nicht sowohl die Behauptung zu denken, daß jede naturliche Caufalitat eine gottliche fei, sondern die vermi: ichte Identitat Gottes und der Belt, ober die Befenseinheit beiber. Da unfer Abhängigkeitsgefühl von Gott aus einem vermischten Bewußtseyn hervorgeht, in welchem Beift und Sinnlichkeit jusammenwirken; so ift es begreiflich, daß der Pantheisen, als Entwickelungsperiode, der Erhebung des meuschlichen Berftandes zu dem reinen Deism, mit bem die mahre Religiositat erft beginnen kann, nothwendig vorangehen mußte. Die erste Gattung beffelben ist die ionische, oder kosmoplastische Allgotteslehre, welche ben hochsten Beift als ein korperliches, Die gange Natur burchdringendes Elementarwesen darstellt und ihm mit ihr ein raumliches Dafenn von unendlicher Ausdehnung zuschreibt. Ihr folgte ber foischrationale Pantheism, welcher Gott, als die erste Vernunft mit der Materie entweder unmittel= bar, oder mittelbar, nach Plato, durch die Weltseele verbindet, fo, daß das Gange Gins und Gott zugleich, wir aber seine Glieder find (Senecae epist. 92. 95.). Da auch biese Unsicht nicht genügte, so faßte man schon fruber den Sat bes Pythagoras auf, Gott fei zwar eine Ginheit, aber durch die Reflerion feiner felbst sei er ein Doppelwefen geworden und sich ausdehnend in die Erscheinung eingetreten. Diefen Gedanken hat unter ben Neueren besonders Spinoga ausgebildet und behauptet, es fei in dem Reiche bes Senns nur eine Substang vorhanden, welche eine un= endliche Ausdehnung und Denkfraft fo in fich vereinige, bag von jener die Rorper, von biefer die Seelen ausgingen, ohne von beiden wesentlich unterschieden zu fenn. Noch bestimm= ter hat diesen Sat die neuere Naturphilosophie fo ausae= brudt: Gott ift wesentlich die Natur und umgekehrt. Die neueste Modification' dieses Systems ift die idealistische, oder panlogistische, welche die Realitat der Außenwelt aufhebt und dafur alle Erscheinungen berfelben als Erzeugniffe ber Bernunft, ober bes Wiffens barftellt. "Das reine

Denken ift bas gottliche Dasenn, und bas gottliche Dasenn in feiner Unmittelbarkeit ift bas reine Denken, ober Biffen, welches wir selbst in der tiefsten Wurzel sind. Nun ift aber bie Welt nur im Wiffen ba, und bas Wiffen felbst ift bie Welt; man kann baher eben fo wenig fagen, Die Welt ist geworden, als Gott ist geworden, weil burch bas Wiffen Gott und bie Welt eins find (Fichte's Grundzüge bes gegenwartigen Zeitalters G. 250. f. Unweifung jum feligen Leben S. 26-225. vergl. Die Schrift eis nes Ungenannten: Die Allgegenwart Gottes Gotha 1817)." Nach Segel endlich ist "der Begrif Gottes die Einheit des Begriffes mit der Realitat: Senn ift Realitat, welche jum Begriffe Gottes gehort. Die Erschaffung der Welt außer dem ewigen Gott spaltet fich in ihm felbst in diese zwei Seiten, die physische Natur und den endlichen Geist. Dieses so Geschaffene ist so ein Underes, junachft gefetzt außer Gott. Gott aber ift wefentlich, dieß Fremde fich zu versohnen (Borlefungen über die Philofophie der Religion. Berlin 1832. B. II. G. 169-177.)."

Man kann nicht läugnen, daß die Allgötterei von einigen Seiten viel Empfehlendes und Ungiehendes hat. Sie veredelt ben Gedanken Gottes, der bei fo Bielen nur anthropomorphisch ist, und erhebt ihn zu dem ergreifenben Bilbe eines unendlichen Raumes; fie umgeht bie Schopfung aus Nichts und den Ursprung der Zeit aus der Ewigfeit, der allen schwachen Kopfen ein unauflösliches Rathsel ift; fie beruft fich auf Stellen bes 2. (1. Kon. VIII, 11. Berem. XXIII, 23.) und D. Z, (Apostelg. XVII, 18. Ephef: I, 22.), auf ben Gottmenschen Jesus, feine Gegenwart im Abendmable, und die ausdrückliche Lehre der evangelischen Rirche, daß Gott in den Glaubigen nicht nur vermöge der Gaben feines Beiftes, fondern wesentlich wohne (epitome artic. art. II. Deum ipsum habitare in credentibus: ed. Rechenberg p. 587, 698.). Aber wie tadelnswerth auch die Unthropopathie fenn mag, fo ist doch ein Gott in mensch: licher Gestalt unserem Bergen naber, als ein allraumlicher;

gerade burch bas Bermogen, absoluter Unfang ber Welt und Beit zu fenn, unterscheidet fich der bochfte Beift von der vernunftig sinnlichen Creatur; in ben angeführten Stellen ber Schrift ift nicht von einer Erfullung bes Raumes burch bas Wesen Gottes, sondern burch seine Rraft und Allmacht Die Rede; das Wort, welches Fleisch wurde, verband sich mit ber menschlichen Natur, als einer geringern und niedrigern (Philip. II, 7.), nicht zu metaphysischen 3meden, fon: bern zu dem moralischen Zwecke ber Welterlosung burch ben Glauben (Joh. III, 15. ff.), weil sonst Judas und Nero in demselben Sinne Gottes Sohne fenn mußten, Christus; und seine Gegenwart im Abendmahl ift eben fo, wie die Einwirkung der gottlichen Gnade auf die Glaubis gen, nicht von einer raumlichen, fondern von einer bynami: schen Substantialität zu fassen, die mit ber eigenen Thatigkeit des Menschen vollkommen bestehen kann. Der Pantheisin muß daher als vernunftwidrig und zerftorend fur die Grundwahrheiten bes Glaubens und ber Zugend unbe= bingt verworfen werden: denn er verfalscht den reinen Begrif Gottes, ber nicht als ein vermischtes, sondern als ein reingeifliges und über alle Concretion erhabenes Befen (tota ratio, mens soluta et libera. Cicero in fragm.) gebacht werden muß. Er verfalscht den Begrif einer mo: ratischen Beltordnung, weil Gott felbst, als Belt= substanz bargestellt, ber Urheber aller Gunde und Berbrechen fenn muß, wodurch auch der innere Unterschied des Guten und Bosen aufgehoben wird (Jes. V, 20.). Er verfalscht ferner ben reinen Unfterblichkeitsbegrif, beffen wefentliches Merkmal Fortdauer mit Perfontichkeit und Bewußtsenn ift, und läßt den sterbenden Menschen, wie das Thier und die Pflange, ohne Erinnerung feiner felbst in bas Universum zuruckkehren. Er verfalscht überdieß ben Begrif Gottes, als Weltrichters; denn wenn die Gunde, mas ber neuere Pantheism geradezu behauptet, vor Gott nicht ist, so kann er sie auch nicht strafen, weil ein Unding nicht Gegenstand einer gerechten Bergeltung werben kann. Er

zerstört durch alle diese Boraussehungen die menschliche Freiheit; benn wenn wir als Theile bes Bangen zugleich wesentliche Theile Gottes find, so verhalten wir uns zu ihm, wie der Zweig zu tem Baume, ber von dem aus feiner Wurzel ausgehenden Organism unwiderstehlich ergriffen und burchdrungen wird. Gine gangliche Paffivitat Des Willens, je nachdem sich die erpansive, oder benkende Rraft unseres Inneren bemachtigt, murde hievon nothwendige Folge fenn. Entlich fteht ber Pantheism auch mit ber Lehre ber Schrift von der geistigen Natur Gottes (Joh. IV, 23. Rom. I, 20. 1. Zim. I, 17.), von der Schopfung (Upostelg. XVII, 24.), von ber Sinnlichkeit, als dem Site des Bofen (Rom. VII.), von dem Ende der Welt (2. Petr. III, 11.) und unferer, nicht wefentlichen, fondern moralischen Gemeinschaft mit Gott (3oh. XVII, 21. 2. Petr. I, 4.) in dem auffallendeften und entschiedensten Widerspruche. Rach allen Diefen Bemerkungen fann man es mohl als entschieden betrachten, bag bie Lehre von einem weltlich beleibten Gotte, im Gegensate des Spiritualismus, ober reinen Deismus, mit ber mosaischen (2. Mof. III, 14.) und driftlichen Idee Gottes (Joh. VI, 23.), mit feinem vorwettlichen Seyn (Pfalm XC, 2. Spruchm. VIII, 21. f.), mit dem zeitlichen Unfang aller Dinge (1. Mof. I, 1. ff.), mit der Berganglichkeit der Welt (Pfalm CII, 27.), namentlich aber mit der sittlichen Freiheit des Menschen und seiner perfonlichen Fortbauer nach bem Tode ganglich unvereinbar ift. Leider find die flachen und feelenverderblichen Philosopheme des Pantheismus aus den Schriften ber Belehrten ichon in Beitblatter und Wolfsichriften übergegangen, fo, bag man es nun auch bem Salbgebildeten gur Pflicht machen muß, sich gegen sie zu verwahren. Das wird aber geschehen, wenn wir uns zuerft die Erschaffung ber Dinge mit der Schrift (1. Mof. I, 1. Joh. I, 1. f.) als ein Bervorgeben ber Zeit und Welt aus ber ewi= gen Willensfraft der Allmacht benfen. Wie wir Menschen schon bei jeder freien Handlung in die fortlaufende Reihe ber Naturursachen mit bem Bermogen einer absoluten Cau-

falität, ober eines nicht mehr zeitlichen Unfangs eintreten; fo hat auch Gott ben Unfang ber Dinge aus fich felbst und burch einen freien Entschluß seines Willens geset (Rants Borlesungen über die Metaphosik. Erfurt 1821. S. 326. ff.). Mit dem Werden ber fich bewegenden Dinge entstand auch bie Zeit, als articulirende Form ber Bewegung, wie bas Leben mit ber Zeugung beginnt. Man kann baber gar wohl fagen, Gott fei vor aller Beit gewesen (Schleiermachers driftlicher Glaube. Zweite Musg. Berlin 1830. B. I. G. 219.); nur-muß man fich dieses vor nicht als Zeitbegrif, sondern ohne Zeitschema als Ordnungsbegrif benken, wie ber Grund eines Dinges vor bem Dinge felbst ift. Go nennen wir ja auch Gott ben Sochsten, nicht im raumlichen, sonbern im bynamischen und idealen Sinne, weil das Raum= schema fur unseren endlichen Berftand ber Maagstab einer schrankenlosen Belltommenheit ift. Gelbst die Schopfung aus Nichts, an der schon Lucrez scheiterte (Nil de nilo fieri fatendum), ift ein fehr richtiger Gebanke, wenn nur Diefer Begrif nicht etwa als Schopfungsftoff, fondern als Wegenfat einer fruheren Beit und eines fruheren Senus, ober als Die Rull gefaßt und vorgestellt wird, die zwischen ber ersten Bahl und ber von ihr ausgehenden Bahlreihe auf ber einen, und ihrem Urheber auf ber anderen Seite fteht. reinen Schopfungsbegriffe muß baber immer ein ewiger, alfo übernaturlicher und unbegreiflicher Uct Gottes gedacht merben, welcher aller Natur und außeren Bewegung bes Beltalls vorangieng, und in welchem Belterhaltung und Beltregierung schon als nothwendige Folge enthalten find. Denn wie groß und überschwänglich fur unseren Berftand auch tiefe erhabene Ibee ift; fo vermogen wir boch bas Berhaltnif ber Schopfung zu bem Schopfer, ber Beit zur Ewigkeit so zu benfen, weil das die heiligen Schriftsteller gleichfalls thaten; und schon die Möglichkeit dieser freieren Weltansicht ift ein sprechender Beweis unserer geistigen Burde und Unendlichfeit. Alle andere Berfuche, die Schopfung zu erklaren, fub: ren zu großen Errthumern und Widerspruchen. Gin zweis

tes Bermahrungsmittel gegen bie Tauschungen ber Mugotterei finden wir in ber genauen Berbindung bes Ge= fühles unserer Abhängigkeit von Gott mit dem Bewußtseyn unserer Freiheit. 2113 Geschöpfe sind wir allerdings ein Werk bes Unendlichen (Hiob X, 9. ff.);-keiner unserer Nerven und Mufteln bewegt fich ohne feinen Befehl; fein Haar auf unserem Haupte geht ohne sein Wissen belebt und stärkt uns seine Kraft (Philipp. II, 13.). Aber Diese Abhangigkeit ist keinesweges nur passiv, wie die bes Fingers von der Hand und der Hand vom Urme; denn da wurden wir nur gebildet und getrieben, und konnten so we= nig jum Bewußtseyn unferer felbst fommen, wie die Knofpe am Zweige. Nun find wir uns aber unferer geiftigen Gelbft= thatigkeit von bem erften Erwachen unferes Schs an bis gum Grabe mit der hochsten Zuversicht bewußt; unser Geist benkt, will und bewegt fich innerhalb ber abgeschlossenen Schranken unseres Gemuthes mit feiner eigenen, fcopferischen Thatig= feit; er fann ben Sorizont biefer inneren Belt beengen und truben, wenn er fich von feinen Buften und thierifchen Erieben beherrschen laßt; er fann ihn im Gegensage burch ein gottliches Denken und Handeln erweitern, erleuchten und in eine Wohnung bes Friedens und ber Freude vermandeln; immer aber ift diese freie Bemuthswelt sein ausschließendes Eigenthum, und Gott felbst will nur in fofern in fie aufgenommen fenn, als wir ihn lieben und fein Wort halten (Joh. XIV, 23.). Mit Gott fonnen wir daher nur moralisch, unmöglich aber wesentlich eins senn, ohne von ihm verschlungen und unseres Selbstbewußtseyns beraubt zu werden; Gott will sich als Schöpfer seiner-durch uns, wir als Geschöpfe follen uns unserer in ihm bewußt werden; nicht als in ihm schlafende, sondern als außer ihm machende Intelligenzen hat er uns in bas Dafenn gerufen; bas Gefühl unserer Freiheit und Perfonlichkeit wirft folglich alle Befens= bande eines Weltgottes als unferes Schopfers unwurdig, als entehrend fur uns felbst ab, und gibt uns die freudige

Gewißheit, daß wir nicht, wie Muscheln, von ihm gebildet, fontern nach feinem Bitte geschaffen und gur Burbe feiner Rinder erhoben worden find (1. Joh. III, 1.). Gegen ben Pantheism vermahren uns endlich auch die bestimmten Berbeifungen ber driftlichen Unfterblichkeitslehre, die uns eine unendliche Fortbauer unscres Beiftes in einer anberen Belt mit vollem Bewuftseyn seiner Identitat erwarten laffen. Der Seele nach Plato und Kant (Borlefungen über die Metaphysik. Erfurt 1821. S. 233. ff.) eine von ihr selbst ausgehende Rraft bes Lebens und der Selbstbewegung auzuschreiben, sind wir zwar nicht berechtigt; benn unser Bewußtsenn wird nur moglich burch die Reflexion des Geis stes in unserem Sinne. Da nun jenes schon im Schlafe und in der Ohnmacht verloren geht; so ist nicht abzusehen, wie die Seele nach dem Tode benken und wollen fonne, wenn fie nicht von Gott mit einem neuen Drgane bes Gelbftgefühls ausgeruftet wird. Aber hieraus folgt noch keines: weges, daß wir im Tode, wie Pflanzen, oder verwitterte Steine, uns gang auflosen und ohne Bewußtseyn unserer Personlichkeit in den Schoof des großen Weltalls zurudkeh= ren werben. Es ist nicht moglich, einen trostlosern, ben Weist tiefer entwurdigenden, und jeden Reim ber Tugend mehr zerstörenden Bahn zu traumen, als diefer pantheistische Irrthum ift. Das Chriftenthum lehrt uns vielmehr, mas Die Bernunft schon wunscht und abnet, bag berselbe Beift, ber in uns benkt, beschließt und gebietet, in einer andern Welt fortdauern (Matth. X, 28.), daß er durch Gottes Macht eine reinere Lebensform erhalten (3oh. XI, 25. 2. Ror. V, 1.), daß fein Werk ihm nachfolgen (Offenb. 3oh. XIV, 3.), baß er also in berselben Gemuthswelt, welche die sittliche Musbeute seines irdischen Genns und Wirkens mar, bort wieder erwachen und nach der Beschaffenheit seiner Erinner= ungen felig, oder unglucklich fenn werde (2. Kor. V, 10. Gal. III, 7.). Nahe bei Gott (Matth. V, 8.), ober fern von Gott (1. Theff. IV, 17. 2. Theff. I, 9.), zu fenn, beis bes nicht im raumlichen, sondern im geistigen und sittlichen

Sinne, ist das Loos, das wir uns selbst bereiten (Rom. II, 6.); wie ware dieser-Unterschied benkbar, wenn jeder Einzelne unseres Geschlechtes ein wesentlicher Theil der Gottheit ware! Man müßte keinen Sinn für seine theuersten Wünsche und Hosnungen haben, wenn man sich mit diesem höheren Beruse unseres Geschlechtes nicht befreunden wollte.

Bergl. Ritter, ber Pantheismus und die Halbkantia= ner. Berlin 1827. Krausii dissertatio, an philosophi, qui Deum esse extramundanum negent, cum doctrina christiana conveniant? in f. opusculis theologicis. Regiomonti 1818. p. 82. ff. Baumgarten-Crusii diss. de philosophiae Hegelianae usu in re theologica in f. opusculis theologicis. Jenae 1836. p. 1. ff. Kants Vorlesungen über die philosophische Religionstehre. Leipzig 1817. S. 165. ff. Die Lehre von ber Gunde und vom Berfohner, oder die mahre Beihe bes Zweiflers. Hamburg 1823. S. 226. ff. Und ba fich Segels theologische Ontologie in bem Princip bewegt: "bas Cenn Gottes fei bas Material ber Realisirung bes Begriffes Gottes (Borlefungen über die Philos. ber Rel. 23. II. S. 481.)"; fo ist ihm bas bestimmbare und gewiffere entgegen au fegen: "bag bie Qualitat bes Realen nur gebacht merden kann als schlechthin unbestimmter durch Großenbe= griffe (Sartensteins Probleme und Grundlehren ber all: gemeinen Metaphysik. Leipzig 1836. S. 168.).

#### §. 89.

### Der Deism.

Wahre, religiöse Sittlichkeit wird demnach nur möglich durch den Deism, oder das Dasehn eines höchst vollkommenen Wesens, welches über die Schranken des Raumes und der Zeit erhaben, und doch Schöspfer und Regierer der Welt ist. Man muß indessen den rationalen Deism, welcher selbst wieder in den metaphysischen und moralischen zerfällt,

von dem geoffen barten, und in diesem wieder den jüdischen und christlichen unterscheiden, welscher den unssichtbaren Vater mit seinem menschgewordenen Sohne in der genanesten Verbindung darstellt. Mur mit diesem Systeme kann Freiheit, Glanbe und eine auf Unsterblichkeit berechnete Tugend bestehen; besonders aber ist der christliche Deism darum so wichstig für unsere Sittlichkeit, weil er unser gauzes Bewußtsehn mit der göttlichen Idee umschließt und für jede unserer Handlungen eine bestimmte und sichere Regel darbietet (Gal. V, 6.).

Der Begrif bes Deism ift alter, als Mojes und Unaragoras; aber weil er selbst unter Juden und Christen bald in Unthropomorphism ausartete, so kamen feine Freunde in ben erften Sahrhunderten unferer Rirche in den Werdacht, überspannte Metaphysiter, oder Sppsistarier (Ullmann commentatio de Hypsistariis. Heidelbergae 1823.) zu senn, die sich nur mit leeren Speculationen beschäftigten. Seit dem sechszehnten Sahrhunderte nannte man alle Freunde des Da= turalism, bes materiellen sowohl, als des immateriellen, ber in unseren Tagen Rationalism heißt, Deiften, sobald fie fich ju bem Daseyn eines von der Welt unabhangigen bochsten Wesens bekannten, daher denn dieses Wort lang in üblem Rufe ftand und einen nur an die Natur glaubenden Freigeift bezeichnete. Leibnit, Wolf und Kant haben es aber wieder zu Chren gebracht, indem fie zeigten, baf ihm diefes Gy= ftem der Offenbarung felbft unverkennbar zu Grunde liege. Es ist nemlich Deism nichts Underes, als die Lehre von einem hochst vollkommenen und daher außerwelt: lichen Wefen, welches Schöpfer und Regierer al= Ier Dinge ift. Seine vernünftigen Geschopfe fteben zwar mit ihm in ber genauesten sittlichen Berbindung, weil sie überall von feiner Macht und Weisheit abhangen; eine mesentliche Gemeinschaft und Berührung mit ihm ift aber nach

biesem Systeme unmöglich, weil zeitliche und raumliche Rreaturen ihren ewigen und daher außerweltlichen, ober doch über das Universum erhabenen Schopfer nie zu erreichen vermo: gen. Man theilt ben Deism in ben naturlichen, ober rationalen, und in den geoffenbarten ein. Jener um= faßt biejenige Gotteskenntniß, welche bie Menschen aus ber Vernunft und Betrachtung ber Natur mit ausschließend eigener Thatigkeit bes Beiftes ichopfen. Er heißt metaphy: fifch, wenn er aus reiner Bernunft fließt und baber bei bem Bekenntniffe eines Gottes stehen bleibt, welcher ewig uud allmachtig ift. Diefer Semideism (§. 87.) kann, wie das Beispiel Voltaire's beweist, mit dem Laugnen der Borsehung und einer moralischen Weltordnung wohl bestehen, und burch ihn ift eigentlich biefes ganze Lehrgebaube mehrere Jahrhunderte hindurch berüchtigt worden. Der moralische, oder eigentliche Deism hingegen bildet die metaphysische Idee Gottes unter ber Leitung bes Sittengesetzes (Rom. II, 14.) zu einem heiligen, gerechten und liebevollen Wefen aus, und stellt es uns nicht allein als Schopfer, sondern auch als Regierer ber Welt und Vater feiner Menschen bar. Rant wollte ihn nach dem Vorgange französischer Philosophen Theism nennen, aber, wie es scheint, ohne Grund, weil in ber Sprachkunde überall fein Unterschied zwischen Deism und Theism besteht. Dem naturlichen, ober rationalen Deism steht ber geoffenbarte gegenüber, ber aus einer naberen, ober wie wir uns ausdrucken, unmittelbaren Renntniß Gottes gefloffen ift, fo wie fie uns von Mofes und Jefus mitgetheilt wird. Der mosaische Deism wird zwar, seinem Urfprunge nach, auf eine innere Unschauung Gottes zurud. geführt (4. Mof. XII, 8.) so weit diese nemlich nach der geistigen und sittlichen Bilbung bes judischen Gesetgebers und der hievon abhangigen Beschaffenheit seines Bewußtseyns statt fant. Er ift aber, seinem Wesen und Inhalte nach, ontologisch, von dem Begriffe des Urseyns (2. Mos. III, 14.), oder bes absolut Wahren in bem menschlichen Gemuthe ausgehend, folglich metaphysisch und theoretisch; baber er

benn, mit Ausschluß einiger pathologischen Darftellungen ber Gute und Barmbergigkeit Gottes, feine Ginheit, Macht und Emigkeit vorzugsweise auffaßt und als Gegenstände der Berehrung barftellt. Der Islamism hat diese Unvollkommenheit mit dem Mosaism gemein; beiden hat es daher nicht gelingen konnen, die Menschheit zu veredeln und ihrer Bestimmung naber zu bringen. Vollendet und einzig fteht bafür in der Geschichte unseres Geschlechtes ber driftliche Deism ba, sowohl nach feinem Urfprunge, als nach feinem all= gemeinen und befonderen Inhalte. Seinem Urfprunge nach ift er aus ber bochsten und größten Unnaberung eines Menschen an die Gottheit hervorgegangen (Joh. I, 18. Matth. XI, 27.); baber auch Jefus in bem Bewußtseyn berfelben fagt, daß Niemand so ben Bater kenne, wie er. Seinem allgemeinen Inhalte nach lehrt er nicht nur, wie ber mosaische, die ausschließende Ginheit Gottes (Joh. XVII, 1.) und seiner ewigen Bollfommenheit (Matth. V, 48. 1. Tim. VI, 15.); fondern schließt uns auch eine gang neue und vor= hin unbekannte (1. Kor. II, 8.) Unsicht ber moralischen Beisbeit Gottes (Rom. XI, 33. ff.) auf, und fest uns als feine Rinder mit seinem vaterlichen Walten in und außer uns (Rom. XI, 36. Ephef. IV, 6.) in die innigste Gemeinschaft (1. Joh. I, 7.). Bu dem besonderen Inhalte bes drift: lichen Deism gehört endlich noch das eigenthumliche Berhalt= niß als Bater, Sohn und Geist (Matth. XXVIII, 19.), welches auch fur die Sittenlehre ungemein wichtig und frucht= bar ift. Dem erften Urtheile nach scheint nun zwar dieses Berhaltniß, sobald es mehr, als eine dreifache Beziehung ber gottlichen Eigenschaften auf uns bezeichnen foll, mit ber Bernunft, also auch mit ber Bahrheit, als einzigen Tugendquelle, nicht bestehen zu konnen; benn wenn Gott schon überhaupt, als denkendes, wollendes und untheilbares Befen, eine Person ift, so bebt ja diese Personlichkeit der Uni= tat die der Trinitat vollkommen auf (Catechismus Racouiensis quaest. 100.) und es scheint bemnach von biefer, wenigstens in ber Moral, nicht weiter bie Rebe fenn gu

fonnen. Diefer Ginwurf verliert inbeffen fein Gewicht, wenn wir bemerken, daß er nur aus einer rationalen, also allge= meinen und abstracten Unsicht Gottes hervorgegangen ift, bie uns nicht mehr, als eine allgemeine und abstracte Wahrheit gewähren fann; benn fo bald wir uns ben Gott bes Universums als Menschengott benken, wie wir bas nothwendig thun muffen, wenn fich unfer Bewußtseyn an ihn auschlies Ben foll, so geht aus der Uridee Gottes schon eine mensch= liche Gottesidee, oder ein Bild Gottes (Ephes. IV, 24.) her= vor, welches auf bem Gebiete ber Speculation, wie ber Gottessohn des Plato, Spinoza und Kant, ebenfalls nur eine ideale Wahrheit hat. Aber während wir vom Nichtsenn zum Senn gerufen werden (Rom. IV, 17.), Gott feinen Cohn aus ber Fulle feines weisen Schopfer= wortes (Spruchw. VIII, 24. f. Joh. I, 1. f.) als Borbild und Heiland der Menschen hervorgehen, und in Jesu als Menschen erscheinen lassen, daß er, obschon unsichtbar eins mit feinem Bater, boch als bas sichtbare Saupt feiner Bruder für sie der Abglanz feiner Herrlichkeit (Bebr. I, 2.), der Weg zur Wahrheit (Joh. XIV, 6.) und wieder burch ben vom Water ausgehenden Geist ber Religion ber Mittler und Seligmacher unseres Geschlechtes werde. Wenn nun die Wahrheit unserer religiosen Ideen nicht bloß von unserem abstracten Denken, sondern von dem Ausspruche ber Geschichte und Erfahrung abhängt, in ber fich Gott zu uns berabgelaffen hat; fo find wir zwar genothigt, Gott an sich und nach seinem allgemeinen Verhältnisse zur Welt, als Ul-les in Allem (1. Kor. XV, 27. ff.), oder als untheilbare Ginheit zu benten; aber in feinem befonderen Berhaltniffe gu unserem Geschlechte tritt er, mit unverletzter Grundeinheit seines Wesens, zugleich als Nater seines Eingebornen her: vor, burch ben er uns fortbauernd ben Geift feiner beiligen Gemeinschaft mittheilt. Niemand, spricht Jesus, kommt zum Bater, denn durch mich; wer ben Sohn nicht hat, fest 30= . hannes hinzu, hat das Leben nicht (1. Br. V, 12.); und noch jett lehrt die Erfahrung, daß der Glaube an Gott bei

bloß naturalistischen Unsichten Jesu, als eines gewöhnlichen Menschen, bald in einem vagen, theoretischen Deisin aufgeht, ber bas Berg nicht mehr zur religiofen Sittlichkeit zu erwarmen vermag. Nach biefen Bemerkungen konnen uns Die Vorzüge des driftlichen Deism nicht mehr zweifelhaft senn; er ift auf den Monotheism der Vernunft und der alteften Offenbarung gebaut; er bringt uns die unendliche und überwältigende Ibee bes großen Gottes (Dit. II, 13.) naber burch ben Glauben an feinen Sohn, ber zugleich Glaube an den Bater felbst ift (Joh. XIV, 11.); er schließt sich das burch unmittelbar an unser menschliches Bewußtseyn an; bietet uns in Jesu ben Unfanger und Bollender unseres Glaubens (Sebr. XII, 2.), und mit ihm ein sittliches Borbild aller unserer Handlungen bar (1. Petr. II, 21.); er besteht vollkommen mit unserer Freiheit, weil ber Glaube an Jesum felbst nur burch einen religiosen Ginn und tiefes Denken moglich wird (1. Kor. XII, 3.), und logt sich boch, wenn der Glaube an den Sohn Gottes in uns vollkommen ist (Ephes. IV, 13.), wieder in die lebendige Idee des Ginzigen auf, der da ist über uns Alle, durch uns Alle und in uns Allen (B. 6). Bergl. m. Abhandlung von bem Sohne Gottes, als bem Mittelpunkte des drift = lichen Glaubens, in dem Magazine für chriftliche Prebiger. Hannover 1817. B. I Stud 2. S. 1. ff. Melanchthon redivivus, ober ber ibeale Beift bes Chriftenthums. Leinzig 1837. ©. 23.

#### §. 90.

Der Aberglaube und Fanatism.

Unter den vorbereitenden Religionspflichten nimmt endlich die Lehre von dem Aberglanden eine wich= tige Stelle ein, unter dem man sich überhaupt eine phantastisch=verkehrte Religionsmeinung vorstellt, die auf unser Deuken und Handeln Sinfluß hat: im engeren Sinne des Wortes aber

ein verkehrtes Urtheil über den Caufalzu= fammenhang der Dinge nach einer mufti= ichen Ansicht der unsichtbaren Welt. Sein getreuer Begleiter ift der Kanatism und Bigot= tism, der ein Parorhsm des Aberglaubens, oder eine aus ihm fliegende, leidenschaftliche Bewegung des Gemüthes ift. Gie gehen nicht nur samtlich aus unreinen Quellen, nemlich dem Man= gel an Vernunftbildung und Kenntniß des Christen= thums, einer regellosen Ginbildungsfraft, schlechten Erziehung und einem sittlich zerrätteten Gemüthe ber= vor; sondern sind auch verwerflich in ihren Früch= ten, weil fie den Berftand verdunkeln, große Gunden und Laster erzeugen, den frohen Genuß des Lebens ftoren und eine wurdige Verehrung Gottes unmöglich machen. Beforderung des freien Denkens überhaupt, ein geläuterter Religionsunterricht; fleißige Betrachtung der Natur und ihres Zusammenhanges mit den Gesetzen unserer Vernunft, konnen als die fraftigften Mittel gegen diese Rrankheit der Seele empfohlen werden.

Das griechische Wort deividaimoria und das lateinische superstitio bezeichnen sehr bedeutungsvoll die beiden Extreme des Aberglaubens, nemlich die kleinmuthige Kurcht vor dem lebersinnlichen (deidia node to damiorior Theophrasti charact. XXV), und den Versuch einer mystischen Einwirkung auf die Natur, daß die Kinder die Eltern überleben mögten (ut parentes liberos haberent sibi superstites. Cicero de nat. Deor. II, 28.). Das deutsche Wort Afterglaube kommt in unserer deutschen Bibelübersetzung nur zweimal (Apostelgesch. XVII, 22. XXV, 19.) vor: Kosloß. II, 23. Ededodonoxéia von der Vulgata in supersti-

tio verwandelt; bie Sache selbst aber findet fich in ber Bibel paufig; benn averall, wo vom Gotendienfte (vergl. ben gangen Tractat des Talmud, עבירה זרה Mischna ed. Surenhusii t. IV, p. 363. ff.), ben agyptischen Beschwörern und Zauberern (2. Mof. VII, 11.), der Uftrologie der Magier, ben Exorcismen ber Pharifaer (Matth. XII, 27.) und von theuer bezahlten Bauberbuchern (Apostelgesch. XIX, 19.) Die Rede ift, da finden fich auch charafteristische Buge und Meuferungen bes robesten Aberglaubens. Das Chriftenthum felbst hat durch feinen Unthropomorphism, feine Wunder und feine Hinweisung auf die lette und übernaturliche Urfache ber Dinge mannigfachen Aberglauben veranlaßt, baber bie Rirchengeschichte gar Bicles von seinem Rampfe mit bem wahren Glauben zu berichten hat (Schrodh's driftl. Rir: chengesch. Th. IX, S. 154. ff. ber zweiten Musg.). Gerabe wegen biefes weiten und umfassenden Gebietes, in bem sich ber menschliche Aberglaube bewegt, hat die Bestimmung feiner Grenzen immer große Schwierigkeiten gehabt. Cicero erklart ihn fur ben Glauben an die Zauberkraft ber Opfer (de dininat. II, 17.); Bubbeus meinte, er fei eine verkehrte Urt der Gottesverchrung (theses de superstitione et atheismo. S. 656.); Rant nennt ihn einmal die Unterwerfung der Vernunft unter ein Factum; in der Kritik ber Urtheilsfraft aber das Vorurtheil, sich die Natur so vorzustellen, als sei sie ben Regeln nicht unterworfen, die ihr ber Berftand als fein eigenes Gefet zu Grunde legt. Im 2011gemeinen muß man bier von ber Bemerkung ausgeben, baß das Wefen des Aberglaubens in bem Furmahrhalten eines unvernünftigen und moralisch zwedwidri= gen Bufammenhanges der fichtbaren und unfichtbaren Belt zu suchen ift. Diefer Glaube ift aber nach ber Geschichte immer aus phantastisch verkehrten Religionsmeinungen hervorgegangen. Nicht jeder metaphysisch = verkehrte Satz ber Theologie, wie schadlich er auch in feinen Folgen seyn mag, verdient biefen Namen. Calvins Lehre von dem unbedingten Rathschlusse Gottes ift nabe verwandt mit ber muhamedischen Unvermeiblichkeit bes Schickfals; aber jene ift nur ein falfcher Glaubensfat, Diefe bingegen Aberglaube, weil die Sunna sie auf die phantastische Behauptung grundet, in dem bochften Himmel sige Gott neben ber großen Uhr bes Schickfals, und Muhamed habe, nachdem ihn Ubam zu Gott eingeführt hatte, bas furcht= bare Geräusch ihres Perpendikels gehört. Gott Augen, Ohren und Urme zu geben, ift nur anthropomorphisch, nicht aberglaubisch; aber bei ben Saaren Gottes schworen, wie bas noch in ben erften driftlichen Sahrhunderten geschah, ift grober und entschiedener Aberglaube. Wir überlaffen biefen Theil feines Gebietes ber Dogmatik, und zergliedern bafür ben zweiten Begrif beffelben, ber im gemeinen Leben gang= bar und herrschend ift. hier erscheint aber jeder Aberglaube querft als eine Berkehrtheit bes Urtheils. Dieses Merkmal hat er mit bem Unfinne und ber Thorheit gemein. Wer bie mephitische Flamme eines Sumpfes fur bas Beichen eines brennenden Schatzes halt, urtheilt eben fo verkehrt, als der, welcher ein Klammchen der Graber auf dem Rirchhofe um die Mitternachtsftunde fur ben Beift eines Ubgefchiede= nen erklart. In beiden Urtheilen vermißt man nemlich einen vernünftigen Caufalzusammenhang der Dinge. Man mable sich zur Aufgabe die Entstehung ber Gpilepsie. Der Physiolog wird ben Grund ber Krankheit in einer Cris spation der Nerven suchen, die von Ausschweifungen, von bem Migverhaltniffe bes Nervensustems zu bem ber Muskeln, ober irgend einem fehlerhaften organischen Reite herrührt. Der Aberglaubische hingegen wird alle diese Mittelursachen übergehen und bas Uebel, wie die Juden und Beiben, aus irgend einer bamonischen Urfache ableiten. Er urtheilt aber begwegen fo verkehrt, weil er von einer mystischen Unsicht ber Dinge als bem oberften Grundsage seiner Schluffe ausgeht und baburch in das Gebiet ber Erfahrung falsche und verworrene Begriffe jeinführt. Wenn z. B. der Moslem behauptet, der Koran sei vom Himmel gefallen, wie bas Bild ber Diana zu Ephesus (Apostg. XIX, B. 35.),

so ist das historischer Aberglaube. Wenn Euther Rinder, Die an arthritischen Bufallen litten, für Teufels= finder erklarte und fie wollte in die Mulde werfen laffen (Berke Th. XXII, S. 1155. Balch. Ausg.); ober wenn man in unseren Tagen Luftsteine, Die ein chemischer Proceg in der Utmosphäre bildet, aus dem Monde herabsturzen laßt, so ist das physischer Aberglaube (Werenfels de superstitione physica in f. opusc. theolog. Basil. 1782. tom. I, 131 ff.). Der bekannte Traum Melanchthons (f. vita auct. Camerario ed. Strobel, &. 20.) von ber Gefangennehmung bes Timotheus im Seetreffen (Τιμόθεον ναυμαχούντα άλώrai), den er felbst nachher von der Riederlage des Churfürsten Johann Friedrich zu Mublberg 1547 erflarte, pfnchologischer Aberglaube (bitter urtheilt hieruber Bossuet in f. histoire des variations l. V. ch. 34.). Wird nun diese falsche Unsicht des Naturlaufes als gottliche Fugung, ober als bie Wirkung eines Beiftes betrachtet, ben man, seines machtigen Ginfluffes auf die Natur wegen, verehren musse, so ist das theologischer und religioser Aberglaube, von dem vorhin gesprochen wurde. Go berichtet die englische Rirchengeschichte: als man unter Beinrich VIII. das Andenken des Thomas von Canterbury in der Hauptfirche Diefer Stadt feierte, waren drei Ultare bestimmt, die Opfer ber Unwesenden aufzunehmen, ein Altar die für Thomas, ein anderer die fur die Jungfrau Maria, und ein britter die fur Gott ben Bater. Nach geendigtem Gottes= bienste fand man auf dem ersten neunhundert, auf dem zweis ten funf Pfunde und auf dem dritten gar nichts (Schrochs Rirchengeschichte feit ber Reformation Th. II, G. 573). Man vergleiche hieruber ben treflichen Tractat Plutarch 3 de superstitione (opp. ed, Reiske, Vol. VI, p. 627 ff.). Die Leidenschaft fur den religiofen Aberglauben beißt Fanatism, ben man von bem Enthusiasm, ober ber Begeifte= rung für reinreligibse Ideen wohl unterscheiden muß. Diefer kann eine Quelle edler Gesinnungen und Thaten werden, und ohne ihn ist auf dem Gebiete der Religion nichts Gro-

fes und Würdiges geschehen. So wie er sich hingegen von bem reinen Lichte ber Wahrheit entfernt und an falsche Uutoritäten oder beschränkte Religionsformen auschließt, artet er in Bigottism, ober einfalige Befangenheit bes Gemuthes für einen falschen Beiligen aus, Die man dann als eine Spielart bes Kanatism betrachten fann. Leider giebt es bi= gotte Menschen unter allen Religionspartheien, und felbst die Religionsnullitat ber falichen Aufklarung erzeugt oft eine Beschranfung bes Beiftes und Bergens, Die ber Sittlichkeit eben fo nachtheilig ift, als der robeste Aberglaube. Die Stalianer sint ein geniales und geistvolles Wolf, aber bigott zum Erschrecken; die Parifer halten sich fur die civilisirteften Menschen der Erde, und sind leichtgläubig, wie Kinder und Ma= tronen (f. eine Reihe neuer Beispiele in den Mémoires de Louis XVIII. Bruxelles 1832. t. II, pag. 282 sq.); in Deutschland wird die Vernunft von den Dachern herab gepredigt, aber man glaubt an die Baubercuren der Somoo= pathie und an die Umulete ber heilgen Junfrau gegen die Cholera. Mus England ift uns in Lord Byron ein großes Licht aufgegangen; aber biefer Furst ber Beifter glaubte an Gespenfter, jog fich am Freitage von allen Geschäften gurud, und war untroftlich, wenn man in feinem Bimmer einen Spiegel zerbrach, das Salzfaß verschüttete, oder bei Tische das Brot zur Erde fallen ließ (Conversations de Lord Byron avec la contesse de Blessington, Bruxelles 1833. p. 70. sq.). Wb ift der Menfch, der Priefter, der Philofoph, der es magen durfte, sich von allem Aberglauben frei su fprechen! Alle biefe Berirrungen bes Gemuthes geben fammtlich aus unreinen Quellen hervor, benn fie fliegen zuerst aus einer schwachen und ungebildeten Bernunft. Statt die Gesetze fur bas, mas um uns ber geschieht, in feinem eignen Berftande zu fuchen, deffen Regeln zugleich Regeln der Natur find, nimmt der Aberglaubische feine Buflucht zu einer Einwirkung ber Beifterwelt, die er nur erfonnen, ertraumt, oder als einen fluchtigen Ginfall aufgefaßt hat. Go wiffen wir aus bem Josephus mit Zuverlässigkeit,

bag bie Juden zu Jefu Beiten Beiftesverwirrung und Epi: lepsie als tamonische Besitzungen ansaben und sie von Erorciften beilen ließen (Matth. XII, 27.); Bugenhagen in Wittenberg bannte burch sonderbare Mittel den Teufel aus feinem Biehstalle; Newtons Genius erlag ofter, als einmal, unter apokalyptischen Traumereien; und ben sogenannten sympathetischen Curen liegt häufig gemeiner Aberglaube gum Grunde, wenn ichon ihr, aus anderen, meist psychischen Ursachen, herzuleitender Erfolg nicht gang zu laugnen fieht. Sat doch auch der Magnetism, bessen Beilkrafte auf ben ersten Grundgesehen ber Natur beruhen, zu vielen schwar= merischen Berirrungen Gelegenheit gegeben. Gine andere Quelle des Aberglaubens ift in einer beschränkten und mangelhaften Renntnig bes Chriftenthums zu fu-Denn da dieses die Sinnenwelt mit der Macht und Beisheit Gottes in die genaueste Berbindung fetet (Matth. VI, 9.); so hat man sich oft fur berechtigt gehalten, in Rrankheiten, Gefahren, in Noth, Mangel und in dem Ber: trauen auf die Erhörung des Gebetes alle Mittelursachen zu übergeben und ben entschiedensten Aberglauben mit bem Glauben zu verwechseln. Aber die driftliche Offenbarung bat nur das Gebiet der Geisterwelt, nicht die sichtbare Natur, ben Glauben, nicht bas Wiffen zum Gegenstande; jener fangt erst da an, wo dieses aufhort (Hebr. XI, I.) und in beiden foll Zusammenhang, Ordnung, Licht und Rlarheit herrschen (Jerem. XXXI, 35. ff. Sir, XVI, 27. 1. Ror. XIV, 40.). Die Wundersucht ift ein angeborner Eigensinn bes Verstan: des, den nur die Bekanntschaft mit ben großen und beharr: lichen Bundern Gottes brechen fann. In vielen Kallen fommt hiezu eine zu lebhafte und die Bernunft beherr. schende Ginbildungskraft. Die Ginnenwelt verliert' fich freilich zulett in einer übersinnlichen Causalität und ftebt also auch mit hoheren Gesetzen und Rraften in Berbindung. Allein diefe Causalverbindung fann nur geglaubt, nicht aber geschauet werden. Dennoch will ihn die Phantasie schauen; nun benkt man sich, Gott habe ben Menschen aus Thon

gebilbet, er fei bem Moses, wie eine homerische Gottheit (2. Mos. XXXIII, 23.), erschienen, man fonne es wahrnehmen, wie sich die Seele des Scheidenden vom Rorper logreife, man fonne von den Beiftern feiner vollendeten Freunde um= schwebt und ihre besondere Rabe gewahr werden. Fast alle Schwarmereien ber altern und neuern Epopten find aus diefer Quelle hervorgegangen (1. Sam. XXVIII, 7. ff.), Die, wie sich vorhersehen läßt, auch in ber Bukunft nie gang ver= siegen wird. Geben wir noch weiter guruck, so finden wir, daß auch ein zu sinnlicher und statutarischer Religionsunterricht den Aberglauben befordert. Religionsbegriffe, die man in der Jugend aufgenommen bat, gewinnen eine große Macht und Gewalt über ben Menschen, besonders wenn man sie geheim halten muß und ber offent= lichen Prufung nicht preisgeben barf. Man bente nur an bas Beispiel ber Juden unter uns, und ber Griechen und Urmenier unter ben Turken. Falfche Begriffe von Offenbarung, von einer alleinseligmachenden Rirche, von den Engeln und Teufeln, vom Jegfeuer und ber Solle, namentlich aber Legenden und Monchsgeschichten haben die Menschen von jeher zum Aberglauben und Fanatism verleitet (Joh. XVI, 2.). Der Religionsunterricht ber Jugend follte baber einfach, flar und beutlich fenn, und immer fo angelegt und geleitet merden, daß, wenn er auch historisch und anthropomorphisch ist, boch in ihm bas geistige und ideale Princip vorherrsche. Much muffen wir hiebei der mangelhaften Bolfsbildung gebenken. Die Schriften, die ber Landmann mit einer gewissen Vorliebe ließt, muffen den Charafter des Abenteuerlichen, Romantischen und Bunberbaren tragen. Alte Chroniken, übermerkwurdige Reifen, kleine Bauberschriften, ber hundertjährige Kalender, das sind die Bucher, die er sich außerst ungern aus ben Sanden winden läßt. Er läßt nicht zur Uber, bis es die Planeten erlauben; er faet nicht, bis ber Mond im Lowen ober im Widder steht, benn Widderhörner sind Lockenhörner. Steht der Mond im Stiere, fo butet er sich, Urznei zu nehmen, benn ber Stier kauet wieber, und so mußte auch er die Urznei wieder von sich geben. Es ist merkwurdig, bag fast jeder Mensch einen kleinen Ralenderstempel trägt, ohne hievon etwas Boses zu ahnen; und boch mischt sich auch eine kleine Narrheit unmerklich unfren übrigen Gedanken bei, und verhindert dann die richtige Un= ficht der Natur, ohne die man nie dem Aberglauben gang entsagen kann. Zulett muffen wir noch ber sittlichen Berruttung bes Gemuthes unter ben Quellen biefer Thorheit gedenken. Jede Gunde loscht bas Licht bes Beiftes in ber Seele aus, fo, daß es nur langfam feine vorige Rlar: heit wieder erhalt. Freigeister, Buftlinge und freche Buhle= rinnen werden fast immer bigott und fanatisch, wenn sie ben Bendepunkt ihrer Thorheit und Gunde erreicht haben. Selbst die Bekehrung eines Augustin und Pascal war zuerst nur ein Uebergang von einer Berirrung des Beiftes zur an= bern, bis sie allmalig und stufenweise bas verlorne Bleich= gewicht ber Wahrheit wieder gewannen.

Hiernach läßt sich nun auch die entschiedene Un sittlich keit des Aberglaubens in das hellste Licht setzen. Er befördert

nemlich in allen seinen Meußerungen:

1) die Schadlichsten Irrthumer. Go führte in ben ersten Sahrhunderten ber judische Aberglaube (Apostelg. 1, 26.) zu bem Gebrauche ber Loofe bei ber Entscheidung von Bemiffensfragen, bis er, der ausdrücklichen Unwei: fung Jefu gemaß (Matth. IV, 7.) burch offentliche Concilienschluffe als unwurdig und schadlich verworfen wurde (Bingham origines ecclesiasticae. Halae 1729. Tom. VII, p. 241.). Eben fo gab er Beranlaffung gur Sti= chomantie, oder Erforschung ber Bukunft burch ein zu= fälliges Aufschlagen ber Bibel (Burthards Geschichte ber Methodisten. Th. I, S. 140. ff.). Der Bigottism aller Confessionen erzeugt den Wahn der Intolerang und bes Religionshaffes; ber Gespensterglaube ben furchtsa: men Wahn bes Rleinmuthes und ber Uengstlichkeit; ber Aberglaube der Lotterie den Wahn der Gewinnsucht, welcher gange Familien zu Grunde richtet. Alle Greuel= thaten der Inquisition giengen aus dem Irrthum hervor, daß man Gottes Sache sühre, wenn man Undersdenkende verfolge und mit Gewalt unterdrücke. Calvin meldet dem Melanchthon mit strafendem Eiser, wie Servet auf dem Scheiterhaufen gebrüllt (boauit) habe, und der Verfasser des oben angesührten Lebens von Vanini halt es sur ein Gericht Gottes, daß dieser unglückliche Naturforscher seufzte, als ihm der Henker die Zunge abschnitt, ehe er ihn in die Flammen stieß. Diese Männer wollten Christen seyn. Der Aberglaube verdirbt daher auch

- 2) die Sitten, weil jeder Irrthum, der ins Leben übergeht, Gunde und Laster wird. Go opferten tie Ifrae: liten bem Moloch ihre Rinder und überließen sich ben schandlichsten Ausschweifungen zu ihrem Berderben (1. Ror. X, 5.); so hat der Benusdienst zu Rorinth, Ephefus und auf der Infel Copern die verworfenste Wolluft erzeugt; Die aberglaubischen Gnostifer in Megnpten erlaubten fich die verächtlichften Greuel nach Grundfaten; und noch jetzt verblendet die Schwarmerei die Weiber ber Sindus, fich auf bem Scheiterhaufen ihrer Manner bem Tode zu weihen. Selbst unter den Christen haben abergläubische Borftellungen von ber Absolution, von ben Elementen bes beiligen Abendmahls und von ber Berfohnung nachtheilig auf die Tugend eingewirkt, und wurdigen noch immer Chriftum jum Diener ber Gunde herab (Galat. II, 17.).
- 3) Der Aberglaube zerstört endlich auch das Lebenssglück des Menschen. Er erhält seinen Verstand in einer beständigen Unmündigkeit, raubt ihm die Freuden der Wahrheit, erfüllt das Gemüth mit Furcht und Aengstlichkeit, regt überall Gefühle des Hasses und der Zwiestracht auf, macht in den Augen des Weisen verächtlich, unterdrückt die Liebe zu Gott und läßt kein wahres und kindliches Vertrauen zu ihm im Leben und Tode gedeichen. Bauberer und falsche Seher werden daher schon

im A. E. verworfen (5. Mos. XVIII, 10. ff.), und im N. E. stehen folgende Stellen (Joh. XII, 46. Apostg. VIII, 9. ff. Rom. X, 2. 1. Tim. I, 4. ff. 1. Joh. IV, 18.) mit der bezeichneten Denkart in offenem Wisderspruche.

Wir haben noch der wichtigsten Mittel gegen den Uber-

glauben Ermähnung zu thun. Es find folgende:

1) Freier Tausch ber Gebanken mit weisen, ausz geklärten und unterrichteten Personen. Die Wahrheit empsiehlt sich dem Gewissen jedes unverdorzbenen Menschen (2. Kor. IV, 2.), der Aberglaube hinzgegen, wie scheinbar und blendend er auch seyn mag, wird überall Feinde und Gegner sinden. Insosern ist die Verschiedenheit der Neligionen auf Erden ein Glück für die Menschheit, denn eine thut dem Aberglauben der anderen Abbruch; der Forschungsgeist wird rege erhalten, man geht auf das zurück, was allen Vernünstigen gemein ist, oder doch gemein seyn sollte, und sindet so zuleht das Wesen der wahren und bleibenden Meligion. Da, wo man frei über alle Meligionspartheien spricht und sprechen darf, wird bald der reine und lebendige Glaube seine Wohnung sinden.

2) Eben so sehr ist eine fleißige Betrachtung ber Natur und ihrer Gesetze zu empsehlen. Ueberall sinden wir in ihr die größte Ordnung und den innigsten Zusammenhang: Alles erfolgt durch die mannigsachsten Uebergänge; die Gesetze der Causalität, der Sparsamkeit und Stetigkeit bieten sich überall die Hand; nirgends nimmt man einen Sprung, oder eine Lücke wahr. Genau diese unveränderte Ordnung der Natur ist das herrelichste Denkmal der Macht und Weisheit Gottes. Wer daher ein kritisches Studium der Geschichte mit einer gründlichen Natursorschung verbindet, der wird auch gez gen alle Versuchungen des Aberglaubens gesichert seyn.

3) Doch muß dieser Geistesbildung eine tiefe und deutliche Erkenntniß der Religion zur Seite geben.

Der Aberglaubische ift nur ein Schmeichler, fein Ber= ehrer seines Schopfers; die mahre Gotteberkenntniß hin= gegen erleuchtet den Berftand, steuert ben Berirrungen ber Ginbildungsfraft, wedt ben Gedanken an Wahrheit, Ordnung und Beständigkeit in unserer Seele, und verscheucht bafur jenen eitlen Legendenfinn, ber Mes mit Engeln und Geiftern bevolkert und die mit Beisheit regierte Belt in ein Feenland verwandelt. In ber Seele des wahrhaft glaubigen Menschen muffen sich zulett alle Bunder, wie Augustin fagt, in ein einziges auflofen, in das große Wunder ber Schöpfung, Erhaltung und Regierung der Welt, und in die klare und lebendige Ueberzeugung, daß wir durch Gott leben, wirken und find (Upostelgesch. XVII, 26.). Du wunderst bich, fagt Buther, daß Christus Taufende mit einigen Broten und Fischen speißte; wundere bich lieber, bag er Millio= nen nach jeder guten Ernte fpeißt. Das nennt ber Un= verstand Regerei, weil er überall sich selbst findet.

Reinhards Moral §. 108. ff. Zollikofers Grunds satz Verwahrung vor dem Aberglauben, in s. Warnung vor den herrschenden Fehlern des Zeitalters. Leipzig 1788.

#### §. 91.

2. Unmittelbare Religionspflichten. Die Pflicht, immer an Gott zu benten.

Die unmittelbare Verchrung Gottes beginnt bei dem Weisen mit der Pslicht, sein Gemüth zu ihm zu erheben und, auf der höchsten Stuse seiner geistigen Bildung, immer an ihn zu denken. Denn wie schwer das auch dem sinnlichen Menschen zu sehn scheinen mag, so ist es doch keinesweges unmöglich, sons dern vielmehr stärkend für unser geistiges Lesben, nnerläßlich für unser Tugend und namentlich durch das Beispiel Zesu bewährt. Es

wird also nur darauf aukommen, Gott vor Allem in uns selbst zu suchen, den Gedanken an ihn in einem freien Gemüthe zu bewahren, ihn in einem schuldlosen Herzen rein zu erhalten, ihn mit unseren Leiden und Freuden in Verbindung zu setzen, und durch ein frommes Gebet täglich mehr in uns zu beleben.

Die auffallende und in der Hauptsache unrichtige Bemerkung, daß es feine Pflichten gegen Gott gebe, wurde niemals einen besonnenen Vertheidiger gefunden haben, wenn Jeder derfelben so oft und ehrfurchtsvoll an Gott gedacht hatte, wie das von den Batern des alten Bundes geschah. Ich habe ben herrn allezeit vor Augen, fpricht David, er ift mir zur Rechten, barum will ich wohl bleiben (Pfalm XVI, 8.); wenn ich mich zu Bette lege, benke ich an bich, und wenn ich erwache, rede ich von bir, benn meine Seele hanget an bir, beine rechte Sand erhalt mich (Pfalm LXIII, 7. ff.). Daher die treue, bemahrte Lebensregel: bein Leben lang habe Gott vor Augen und im Bergen, und hute bich, daß du in feine Gunde willigest (Tob. IV, 6.). Billig beginnen wir also biese Abtheilung mit ber Pflicht, an Gott nicht nur gern und mit Freuden, sondern mit der vollen Rraft und Richtung unseres Beiftes zu benten, fo bag, auf ber bochften Stufe un= ferer geistigen Bildung hier auf Erden diefer Bebanke nicht mehr aus bem Gemuthe weiche, fon= bern mit unferem eignen Selbst sittlich eins werde. Es wird hiebei vorausgeset, daß der Mensch, als freies Wefen, die Richtung feiner Gebanken in ber Gewalt habe, von der Gottesläugnung an, bis zur lebendigsten Ueberzeugung von ihm, so wie von dem thorichtesten Saffe bis zur kindlichsten Liebe zu ihm; woraus von felbst folgt, baß nach ber gangen Ginrichtung unseres Gemuthes die Ginmob-

nung Gottes in uns (Joh. XIV, 23.) feine anbere, als eine ideale, senn konne, ob wir schon gern einraumen, daß sich in diefer gottlichen Idealitat, von der erften Regung diefes erhabenen Gedankens an bis zur geistigen Unschauung Gottes (Matth. V, 8.), viele Abstufungen unterscheiden laffen. Diese Pflicht, immer an Gott zu benten, ift nun zwar fur jeden finnlichen Menschen schwer. Bei ber Flüchtigkeit seiner Borftellungen vergift er ja nichts leichter, als Gott und gott= liche Dinge, gerade beswegen, weil er von Erde und irdisch ift; ein ernfter, tiefer und feinen Wegenstand erforschender Sinn fagt feiner Beranderlichkeit nicht zu; felbst in Rirchen und Tempeln findet er oft nur Altare des unbekannten Gottes (Upostg. XVII, 23.). Uber wie groß und herrschend auch unser Leichtsinn senn mag, so haben wir doch die Rraft und das Bermogen, ben Herrn zu suchen, in bas himmlische Gesetz der Freiheit durchzuschauen und in demselben zu besharren (Jak. I, 25.); und die dristliche Sittenlehre stellt uns ohnehin die schwersten Pflichten auch als die heilfamften und belohnendsten bar. Demnach ift es feinesweges un= moglich, immer an Gott zu benten. Wir vergeffen ja bie Buft nicht, die uns umgiebt; wir vergeffen unseren Geift, unfer Gemuth, unfer bleibendes Gelbft nicht; wie follte fich uns der Gedanke an den Ewigen entziehen, der Alles mit feinem leben und mit feiner Rraft durchdringt, an ben Berrn, der das Bild feiner Bollkommenheit und Freiheit in unfere Seele legte; ber, gleich ber Sonne ber Beifterwelt an bem himmel unseres Bewußtsenns in immer gleichem Lichte glangt! Che kann die Mutter ihres Rindes vergeffen, ebe die Conne am Simmel ausloschen und tiefe Mitternacht unfer Saupt umhullen, ehe ber von uns weicht, ber unferem Innern fo un= aussprechlich nabe ift. Gerade die beständige Bergegenwärtigung Gottes wird ungemein ftartend fur unfer geiftiges Les ben. Alle Borftellungen des Endlichen konnen und muffen zwar aus unserem Bewußtseyn verdrangt werden, weil sie endlich find, alfo in einer Beitreihe liegen, in ber, wie in einem Flusse, die folgende Welle die vorhergehende bewegt und fort:

treibt. Gott aber ift außer ber Beit ber Erste und Legte (Jef. XLIV, 6.); er liegt alfo, wie bas Bewußtfeyn unferer felbst, allen übrigen Begriffen jum Grunde; in eben bem Berhaltniffe, als fich die Schranken unferes Gemuthes erweitern, bildet sich auch die Idee des Unendlichen in unserer Seele aus. Wie es nun Beruf fur uns ift, alle unfere Borftellungen und Begriffe mit Vernunft zu erfassen, so ift es auch Pflicht, alles Erkennbare in Gott, ber Quelle bes Lichtes und der Wahrheit, ju denken. Fern von ihm führen uns entweder eitle Bilber in bas eitle und tauschende Reich bes Wahnes, oder leere Abstractionen in das obe Gedanken= reich bes metaphysischen Nichts. Erst in und mit Gott er= heben wir uns zu einer lebendigen und geistigen Unsicht ber Welt und wachsen so zu bem wahren Mannesalter ber Er= kenntniß Jesu heran (Ephes. IV, 15.). Daher ist das stete Undenken an Gott auch unerläßlich für unfere Tugend und fittliche Bildung. Wie fich vom Morgen bis zum Abend Alles um uns her in einem Sonnenlichte bewegt, fo foll auch eine Vernunft alle unfere Empfindungen und Befühle beleuchten; ein Gewissen soll unsere Neigungen und Begierden lenken; eine Reigung foll unferen Gedanken und Entwurfen eine gewisse Richtung geben. Diese Bernunft aber ift eins mit bem Gedanken an Gott; diefe Bewissenhaftigkeit ift Religion, und bie Religion Tugend um Gottes willen; wir follen mit unseren Sandlungen gern an bas Licht kommen, wenn sie in Gott gethan sind (Joh. III, 21.). Rein Mensch ift gegen Gunbe und Lafter gefichert, wenn er ohne Vernunft und Besonnenheit handelt; es fann fich Niemand auf sein Gewissen berufen, ohne von dem Bebanken Gottes ergriffen und durchdrungen zu werden; wir nennen den ausdrucklich von Gott verlaffen, ber in einer Stunde des Leichtsinnes und der Selbstvergeffenheit zu einer schweren Gunde herabsinkt. Endlich ift uns in ber Beharrlichkeit des Undenkens an Gott Jefus felbft ein erhabenes Mufter und Vorbild geworden. Ich und ber Bater sind eins (Joh. X, 30.); so sollen auch bie, welche

burch mich an ihn glauben, mit ihm zu einer Bollenbung verbunden fenn (ebend. XVII, 23.). Daß aber ber lebendige Gedanke an feinen himmlifchen Bater nie aus feiner Seele wich, erhellet beutlich genug aus allen feinen Gefprachen und Unterhaltungen; er vergaß ja oft die Sorge fur die Nahrung bes Korpers, weil bas feine Speife war, ben Willen beffen ju thun, der ihn gefandt hatte, um fein Werk ju vollbringen (3oh. VI, 38.): Martha, fprach er, bu machst dir viel zu schaffen, aber eins ift Noth (Buk. X, 40.); er verließ Bulett die Seinen mit der Ermahnung, nun ift des Menschen Sohn verklart und Gott ist verklart in ihm, bleibet: in meiner Liebe (3oh. XV, 9.). Es ist nur ein Mensch in der gangen Weltgeschichte, von bem wir mit Buverläffigkeit fagen konnen, daß ihn ber Gedanke an Gott nie verlaffen hat, ber Erhabene, ber uns zur Beisheit und Beiligung verordnet ift (1, Kor. I, 30.).

Ift nun die Pflicht, von der wir sprechen, eine wefentliche Bedingung unferes religibsen Sinnes, fo verdienen gewiß Die Mittel, uns die Erfüllung diefer Berbindlichkeit zu erleichtern, noch unsere ganze Aufmerksamkeit. Sier muffen wir aber damit anfangen, den Herrn und Bater unferes Lebens'in uns felbft zu fuchen. Der Gott außer uns, nach feinem Wirken und Balten in der Geschichte und Erfahrung, ift zwar ohne Zweifel unterrichtend und belehrend für uns; aber wieviel auch unfere Kenntnig und Bildung burch biefen Unterricht gewinnen mag, so wird boch ber Glaube an Gott niemals in uns lebendig werden, wenn er sich nicht mit dem Bilde bes Ewigen in uns felbst vermählt hat. Mus dem Munde der Kinder und Sauglinge hat Gott fich eine Macht des Lebens bereitet (Pfalm VIII, 3.): fo ihr nicht umkehrt und werdet wie die Rinder, fpricht Jefus, fo könnet ihr nicht in das Reich Gottes kommen (Matth. XVIII, 3.). Die reine, findliche Empfanglichkeit bes Gemuthes fur das Bild Gottes in uns ift es also, die wir weden und wieder erzeugen muffen, wenn wir Gott vor Augen und im Bergen haben wollen. Sei es baber bie Ginsamfeit, ein

ernster Gebanke ber Mitternacht, eine Stunde bes Beibens, ein Sturm bes Schicksals, ober ein erhabenes Schauspiel ber Natur, bas bich jum flaren Bewußtfenn beines Innern, und badurch zu dem Gottlichen in dir felbst führt; fo fasse biesen Urbegrif der Vollendung und mit ihm bas himm= lische Kleinod auf, bas du im irdischen Gefäße trägst (2. Ror. IV, 7.). Mun mußt bu aber auch Gorge tragen, Diefen himmlischen Gedanken in einem freien Bemuthe zu bewahren. Wenn die Leidenschaft in der Geele Burgel schlägt und ihre Rrafte verzehrt, wenn die Unmäßig= keit ein wildes Feuer in den Udern entflammt und jede Rlarheit der Begriffe verdunkelt, wenn die Luft den Beift in Fesseln schlägt und die reine Flamme einer edlen Liebe in der Bruft des Menschen ausloscht, wenn endlich Born, Sag und Rachgierde ihm feine Freiheit rauben und mit tobendem Ungeftum in feinem Innern muthen; bann fann bas Gemuth unmöglich ein Tempel Gottes werden und das Licht ber Wahrheit und bes Glaubens erfassen. Mur bann, wenn wir uns felbst regieren, wenn wir unseren Begierden widerfteben, wenn wir im Sturme bes aufwallenden, ober in ber Schwachheit bes finkenden Gefühls unfere Rube und Befonnenheit behaupten; bann werden wir die Wahrheit erkennen, bie uns frei macht, daß ber herr unsere Sonne und unser Schild fei (Pfalm LXXXIV, 12.). Bon felbst folgt bieraus, daß der Bedanke an Gott nur in einem reinen und schulblosen Bergen erhalten merben fann. Nichts kann uns ber Gottheit naber bringen, als bas Licht ber Wahrheit und Erkenntniß: haben wir uns aber der Falschheit und Täuschung ergeben, haben wir Wahn, Betrug und Luge in unserem Innern gepflegt, so wird auch unser blober Berftand bald verfinstert, baß wir das Licht ber herrlichen Erkenntniß Gottes nicht mehr feben (2. Ror. IV, 6.). Nichts erinnert uns mehr an unsere Abhan= gigkeit von Gott, als Ordnung, Recht und Gefet; ftrecken wir aber unsere Sande nur einmal nach dem aus, mas uns nicht gebührt, find wir nur einmal hart, ftolz und graufam gegen

unsere Bruder, so werden wir auch bald von Gott abgewen: bet, weil sich die Gunde zwischen uns und unseren Schopfer stellt. Nichts ift reiner und himmlischer, als die erfte, beilige Liebe (Offenb. Joh. IV, 2.); aber wenn uns die Ehre vor Menschen theurer ift, als Gottes Beifall, wenn die Schonheit des Geschöpfes fur uns reigender ift, als die Berrlichfeit des Schöpfers; fo wird auch unfer Berlangen irdifcher, unfere Freude unreiner, und die Liebe gu Gott, die fonft un= fers Herzens Wonne mar, weicht für immer aus unferer Bruft. Daher ift es auch nothig, ben Gedanken an Gott mit allen unseren Schicksalen, mit allen unseren Freuden und Leiden in Berbindung gu fegen. wesende Freunde, die wir lieben, pflegen wir ohne Aufschub von dem zu unterrichten, mas uns Frobes, oder Widriges begegnet ift; wir wurden unfer Glud nicht gang genießen, wurden in der Widerwartigkeit einen fraftigen Troft ent= behren, wenn wir ihr Undenken, ihr Herzund ihre Liebe nicht in ben Rreis unserer Gefühle hereinzogen. Mogten wir daffelbe doch bei allen Greigniffen unferes Lebens in Beziehung auf Gott und feine vaterliche Leitung thun; mogten wir bei jedem Gefchafte, bas uns gelungen, bei jeder Berfuchung gur Cunde, die von uns überwunden worden ift, nach jedem Leiden, das wir besiegten, mitten im Genuffe des Bergnugens und der Freude uns zu ihm erheben; benn jemehr jedes einzelne Gefühl von dem Lichte des Gottlichen geweiht und durchdrungen wird, besto theurer und willkommener wird uns auch diefer beilige Gedanke, daß wir mit dem frommen Dichter sprechen: beine Rabe, o Gott, ift mir Wonne, und beine Freundschaft Seligkeit. Nun wird es uns auch Beburfniß werden, diefen befeligenden Gedanken durch ein oft wiederholtes Gebet in uns zu ftarken und zu beleben. Erhebe beine Augen zu ihm, so schauest du ihn in seiner Herrlichkeit; erinnere bich nur an ben immer neuen Reichthum feiner Wohlthaten, fo fuhlest du die Liebe bes Baters, die dir mehr giebt, als du bittest und verstehest; überlaffe bich nur den Empfindungen ber Dankbarkeit, fo

wird seine Liebe gegen dich ausgegossen in dein Herz durch den heiligen Geist, der dir verliehen ist (Nom. V, 5.). So denken und empsinden, heißt beten; es heißt, uns unserer in Gott bewußt werden und sein heiliges Bild in uns ernenern; es heißt, uns in das geistige Anschauen des Ewigen versetzen und die sittliche Gemeinschaft unseres Herzens in ihm besesstigen; es heißt, den Bater der Huld und Gnade mit Armen der Liebe und des Vertrauens umfassen und uns in dem Vorsatze stärken, daß weder Hohe, noch Tiefe, weder Gegenwart, noch Zukunst, weder Leben, noch Tod uns von ihm und seiner Liebe trennen soll (Nom. VIII, 39.). Wie viele unter uns vollkommen sind, oder werden wollen, die lasset uns so gesinnt seyn (Phil. III, 15.).

M. Predigt über diesen Gegenstand in dem Magazin für driftliche Prediger, B. IV. St. I. Hannover 1819. S. 66. ff.

#### §. 92.

## Die Chrfurcht gegen Gott.

Je sebendiger in uns der Gedanke an Gott wird, desto inniger werden wir uns anch zur Ehrfurcht, oder zu dem tiefen Gefühle unseres Abstan= des von seiner Vollkommenheit und Größe, gegen ihn verpslichtet fühlen. Schon die erste Verzgleichung unseres Daseyns mit dem seinigen sodert uns dazu auf; wem er nicht ehrwürdig ist, dem kann nichts mehr achtungswerth erscheinen; jede Liebe und Dankbarkeit, ja die Religion selbst muß ans der Seele dessen verschwinden, der sein Herzschung der Selbstslucht, Heransbildung des Geistes ans dem beschränkenden Anthropomorphism eines schwachen Glanbens, erhabene Naturansichten, und die Vetrachtung seiner

Größe, Macht und sittlichen Herrlichkeit im Laufe der Geschichte und Erfahrung sind die kräftigsten Mit= tel, uns zur Erfällung dieser Pslicht zu erwecken.

Der Gedanke an das erfte und hochste Befen erfüllt bas Gemuth bes Forschers mit ber hochsten Uchtung, Die wir Chrfurcht, ober tiefe Demuth bei der Borftellung der gott= lichen Herrlichkeit nennen. Alles um uns ber, uns felbft und unseren Körper konnen wir uns als nicht vorhanden benten, ober fie boch in einem vorhergebenden Geschlechte aufgeben laffen. Bei Gott hingegen hat die Frage, woher bist bu, keinen Ginn und keine Bedeutung micht, benn er ist aus fich felbst geboren; er ist der Urgrund deffen, mas ba ist und seyn wird; es ist nichts vor ihm und nichts nach ihm; und wenn ich mir bennoch vorstelle, ich konne ihn beharrlich denken als nicht sepend, so ist es gerade dieses Nichts, welches aus meiner Schwachheit und Dhnmacht bervortritt, mir den Glauben an den zu rauben, bei welchem Denken und Seyn in Gins zusammenfallt. Im U. T. wird biefes Gefühl unferer weiten Entfernung von ihm zwar ofters Furcht genannt, aber mehr aus Urmuth der Sprache, als aus einer Berwechselung ber Begriffe. Jede Furcht grundet sich auf die Borftellung eines nahen Uebels; baber will ber Gott ber Geifter nicht gefürchtet, sondern geliebt fenn (1. Joh. IV, 17.). Der Bofewicht foll zwar die traurigen Folgen feiner Sandlungen, ober die Gerichte Gottes fürchten; denn wenn er den heiligen Ernst Gottes in der Bestrafung der Gunde erwägt, fo wird ihn diese Betrach: tung erschuttern und zu seiner Pflicht zurudführen. Dennoch ist bas nur Vorbereitung auf die freie und beffere Berfaffung des Gemuthes, ohne die sich keine mahre Ehrfurcht denken lagt. Diefe besteht vielmehr in der Bergegenwärtigung ber Große und Berrlichkeit Gottes, der Ewigkeit seines Lebens, der Reinheit seines Berftandes, der Beiligkeit seines Willens, ber Beisheit feiner Beltordnung, der Bollfommen= beit seiner Unftalten in bem Reiche ber sichtbaren und un=

sichtbaren Welt, alle seine Geschöpfe ohne Unterschied bem Biele ihrer Bestimmung zuzuführen. Die Liebe, Die Sehnfucht nach ihm, die fich in jeder vernunftigen Creatur regt, tritt bann mit Bewunderung und Staunen in ihre Grengen gurud, und wenn sie, von richtigem Wahrheitssinne geleitet, Diese Entfernung von Gott bemessen hat, so verwandelt sie sich in Chrfurcht, die von einer sich selbst verdammenden Wegwerfung der Menschenwurde weit entfernt ift (Psalm VIII, 5.). Mus biefer Ueberzeugung gehen bann von felbst sittliche Gesinnungen und Entschließungen hervor; Demuth, Ergebung in unfer Schickfal, Ernft und Burbe bei jeder Nennung seines beiligen Namens find hievon un= gertrennliche Folgen. Man muß es ben Juden und ben Bekennern bes Islam jum Ruhme nachsagen, baß sie uns Christen in dem Husdrucke ber öffentlichen Chrfurcht gegen ben Unaussprechlichen weit übertreffen; benn wie leichtsinnig, wie kalt und achtungslos wird unter uns oft das bochfte Wefen genannt; wie gleichgultig, folg und fuhn wird oft über basselbe gesprochen; mit welcher emporenden Recheit wird oft von ihm, als einem leeren Gedankendinge, und über daffelbe von Weltleuten, Philosophen, Naturforschern geurtheilt! Much bas glangenoste Talent wird verachtlich, wenn es seinen großen Abstand von dem Unendlichen vergift.

Mit leichter Muhe lassen sich die entscheiden desten Gründe dieser Pflicht nachweisen. Schon bei der ersten Vergleichung des Unendlichen mit uns muß ein tiezses Gesühl der Demuth in unsere Seele dringen. Auch der größte Dünkel des Menschen weicht der Empsindung des Erzhabenen bei dem Anschauen eines Stroms, der See, eines hohen Gebirges, eines majestätischen Gewitters (Hiob XXXVIII, 3. st.); wie sollte die Idee des Ewigen, vor dessen Dauer Berge von Millionen, wie ein Sandkorn verschwinden (Psalm XC2 4. st. Jes. XL, 12.) nicht das Bewußtseyn unseres Abstandes von ihm zu unserer tiesen Erniedrigung wecken! Mit der Ehrfurcht gegen den Einzigen und Höchsten ist uns ferner der einzig richtige Maassstab alles Achtungsz

wurdigen gegeben. Wir stellen Gott hoher, als ben Geraph, den Engel hoher als den Menschen, den Beisen hoher als den Thoren, die Unschuld hoher als bas Berbrechen. Konnten wir nun fo verblendet fenn, dem Berrn der Berr= lichkeit die tiefste Chrerbietung zu versagen, so murben wir bald überhaupt nichts mehr achten; Weisheit und Thorheit, Berdienst und Schuld wurden ihren Berth und Unwerth in unferen Mugen verlieren; Schmeichelei und Robbeit, Rriecherei und gemeine Gelbstsucht, Sclavenfinn und frecher Uebermuth wurden bann in unfern Seelen wechfeln; jedes freie Aufstreben nach dem Treflichen und Preiswurdigen wurde seinen Reitz verlieren; die burgerliche Gefellschaft wurde fich auflosen, oder dem wildesten Despotism in die Urme werfen mussen. Wie aber die Uchtung gegen Undere der Grund aller Freundschaft und Liebe ist, so ist die Ehrfurcht gegen Gott die wesentliche Bedingung der Religion (Luf. XII, 5. 30h. IV, 23. Apostelgesch. X, 38. 1. Petr. II, 17.). Wer dem Hochsten die Chrerbietung versagt, die ihmt gebührt (Pred. Salom. XII, 13.), der hebt jedes sittliche Berhaltniß der Creatur zu dem Schopfer auf, der laugnet bie Beiligkeit bes Sittengefetes, fundigt feinem Berrn und Richter den Gehorfam auf und wandelt die Bahn der Ruch= lofigkeit, wo er feinen Lohn dahin hat. Bei ber in die Mugen fallenden Wichtigkeit dieser Pflicht durfen die vorzügliche ften Mittel, die Chrfurcht gegen Gott in unserer Seele gu weden, nicht mit Stillschweigen übergangen werden. Billig fangen wir hier aber damit an, der Unwissenheit des blin= den Dunkels, oder der roben Gelbftfucht zu fteuern. Solang der Mensch der Herrschaft rober Triebe unterworfen ift, erzeugt die Eigenliebe den Stolz, der wieder von ter Beschränkung des Verstandes und der Unwissenheit seine Rab. rung erhalt. Der Landmann ift haufig eingebildeter, als der Stadter, und der Schuler anmagender als sein Meister. Erst dann, wenn er den Umfang feiner Kunft und Wiffenschaft bemeffen und sich mit dem hohern Salente verglichen hat, verschwindet seine Hoffart und die Uchtung für mahre

Größe bringt bei ihm Bescheibenheit und Demuth hervor. Michts ift baber gerechter, als daß wir zuerst Eltern, Lehrer, Dbrigkeiten, ber Beisheit und Burbe bes Ulters die Uch: tung erweisen, die wir ihnen schuldig find; badurch werden wir unferem Dunkel und unferer Aufgeblasenheit (Rol. II, 18.) Abbruch thun und uns auf die hohere Ehrfurcht gegen den vorbereiten, der allein Ruhm und Unbetung verdient. biesem Endzwecke muffen wir uns aber auch aus ben Schranken menschlicher und bilblicher Borftellungen von Gott möglichft herauszubilden fuchen. Denn ob wir und ichon bei ber Ubhangigkeit unferer Bernunft von der Phantasie den hochsten Beift nie gang rein und ohne irgend ein sinnliches Schema zu benten vermogen; fo vermindert boch der gemeine Unthropomorphism in der Religion die Ehrfurcht gegen den Unendlichen und erzeugt bann jene Bertraulichkeit der Ginfalt, welche die Demuth unterbrudt und oft in entschiedene Gottesvergeffenheit übergeht. Das mosaische Gebot, sich von Gott fein Bilb, ober Gleich: niß zu machen (2. Mof. XX, 4.), und noch mehr die Vorschrift Jesu, Gott als einen Geift mit religiosem Beifte gu verehren (3oh. IV, 24.), fordert uns unablaffig auf, unferen Gedanken an Gott von jeder finnlichen Sulle zu befreien und ibn zu dem Lichte der reinsten Vollendung zu erheben. Much erhabene Naturansichten, die uns neu und unerwartet find, rufen bas Gefühl ber Ehrfurcht aus ber Tiefe bes Gemuthes hervor. Wer zum ersten Male ben Rheinfall, ben Montblanc, die Ulpen, bas schauerliche Munfterthal erblickt, wird unwillführlich in eine Stimmung verfett, in ber er Gottes unendliche Große und seine Nichtigkeit empfindet. Daffelbe Gefühl follte aber jeder Sturm, jedes Ungewitter, jedes Unschauen der Morgenrothe ober des Sternenhimmels in unferer Seele erzeugen; ber Aberglaubische gittert, wenn ber Donner über seinem Haupte rollt, der Ungläubige fpot: tet, und ber Gottesverehrer fällt nieter auf fein Ungeficht und findet benfelben Herrn ber Schopfung im Buden bes Bliges, ben ber Prophet im Saufeln bes Windes fand (1.

Ron. XIX, 12.). Endlich wird die Ehrfurcht vor dem Soch: ften auch durch die Betrachtung feiner sittlichen Berr= lichkeit im Laufe ber Geschichte und Erfahrung genahrt. Die Unschuld wird verfolgt und in Fesseln geschlagen, aber bald feiert fie ihren Triumph; der Irrthum verschwort sich gegen die Wahrheit, aber er sinkt in die Schmach der Dunkelheit und Vergessenheit zuruck; emporte Unterthanen tauchen ihre Sande in das Blut ihrer Fürsten, und bie gerechte Bergeltung weiht fie einem schmablichen Tode; scheufliche Berbrechen werden in der Dunkelheit begangen, aber ihre Urheber entgehen ber Sand bes naben Richters nicht; ber unersattliche Berrscher will die halbe Welt unterjochen, und haucht als Wefangener feine eroberungs= suchtige Seele auf einem Felsenriffe bes fernen Dceans aus. In diesem Sinne ift es wahr, was ber Dichter fagt: Die Weltgeschichte ift bas Weltgericht, und bas Undenken an bie Gerichte Gottes erfüllt die Bergen ber Menschen mit stiller Chrfurcht.

Morus theolog. Moral. Leipzig 1794. B. II. S. 88. ff. Crusius Moraltheologie. Th. II. S. 912. ff.

# ξ. **93**.

# Von bem Eibe.

Die Ehrfurcht vor Gott beweist man namentlich durch Anfrichtigkeit in dem Eide, oder der feier= lichen Bethenrung der Wahrheit bei dem, was uns ehrwürdig und heilig ist. Der Besthenernde verpfändet dem, zu welchem er spricht, diesfes Heilige als einen sicheren Bürgen der Richtigkeit seiner Behauptung, es sei unn, daß er bei dem Geschöpfe, oder dem Schöpfer selbst schwört. Man unterscheidet daher in Rücksicht der Verbindlichkeit bürgerliche und religiöse, in Rücksicht des Ges

genstandes aber Eide, welche über Thatsachen, Zusagen, oder auch die Ueberzeugung des Schwörenden geleistet werden.

Wer von inniger Chrfurcht gegen Gott burchbrungen ist, ber beweiset das zunächst durch Achtung der Wahrheit, als einer gottlichen Unordnung, und bekennt das auch laut und feierlich, wenn Underen an der Aufrichtigkeit feiner Besinnung gelegen ift. Unsere Seele schwankt unaufhorlich zwischen Wahn und Cenn, zwischen Bahrheit und Dichtung und stellt diese oft vorsätzlich als volle Gewißbeit bin, wenn sich bas Berg mit unerlaubten Wunschen und Entwurfen beschäftigt. Im geselligen Berkehr ift es baber von großer Wichtigkeit, zu miffen, ob es bem Unteren mit seinen Musfagen und Berfprechungen Ernft fei; fein Bertrag kann ohne biefes Bertrauen geschloßen werden, und der Staat felbst mußte sich auflosen, wenn es fur den, welcher etwas bekennet, oder verspricht, kein Bindemittel bes Gemiffens, und fur ben, zu welchem gesprochen wird, keine Sicherheit seiner Zuversicht gabe. Golang die Menschen unschuldig, gut und unverdorben waren, mogte ihnen zwar gegenseitig bas einfache Wort genügen; als fie aber ber Leitung ber Natur und bes Inffinctes ent: wuchsen und in bas Reich ber Freiheit eintraten, die bem Gemuthe einen weiten Spielraum zwischen Senn und Nicht= fenn ofnet, gerieth in ben Geschaften bes Lebens und im ernstlichen Gedankenverkehre bas Mißtrauen bes Ginen mit ber Aufrichtigkeit und bem Chrgefühle bes Underen in Di: berffreit, und biefer Rampf erzeugte ben Gib, ober die feierliche Betheuerung berjenigen Rede, auf deren Ernft und Wahrheit man gegenseitig einen Werth zu legen befugt mar. Mit bem blogen Worte, ich fchwore es, welches Na= poleon von feinen Soldaten forderte (Moniteur vom 17. Juli 1804), war zwar diese Sicherheit noch keinesweges gegeben; benn eine Betheuerung ohne ben Berpflichtenben ift ein Begrif ohne Gegenstand, ober ein Gebet ohne Gott. Es fam

vielmehr darauf an, bem Unberen fur die Aufrichtigkeit ber Musfage einen Burgen zu stellen und ihm aus ber Tiefe bes Bewußtfenns gleichsam ein Pfand von gemeinschaftlich anerkanntem Werthe zu bieten, in beffen Verluft man gum voraus einwilligte, wenn die Obtestation falfch und truge= risch befunden werden sollte. Da sich aber die Wahrhaftigfeit der Gefinnung außerlich von einem Dritten nicht verburgen läßt, fo bot ber Schworenbe bafur feinen Glauben, feine Chrfurcht, feine Rechtlichkeit und feine theuersten Sofnungen jum Pfande bar und sprach sich badurch felbst bas Urtheil ber Nichtswurdigkeit und Berachtung, wenn er wissentlich ben Undern täuschen und berucken murbe. Der Maasstab der Lebensguter (§. 42.) ist baber bei jedem Gide auch der Maasstab ber Betheuerung; wer an feinen Gott, an feine moralische Weltordnung und fein nahes Lebensgluck unter fittlichen Bedingungen glaubt, ober aus Ueberdruß bes Lebens und der Pflicht fich mit Gedanken der Selbstzerftorung beschäftigt, ber ift auch keines Gides fahig, und wenn er sich bennoch zu ihm erbieten follte, fo wurde niemand ben ge: ringsten Werth auf seine Mussage legen, im Falle nemlich feine Gefinnung zur Kenntniß Underer gefommen mare. Gin theurer, den Beift erhebender, bas Berg ansprechender und beiliger Begenstand, bei bem bie Musfage geleiftet und an ben ihre Wahrhaftigkeit gleichsam geknüpft wird, ist folglich nothwendige Bedingung des Gides; ein Mensch, dem nichts Ueberfinnliches theuer und beilig ift, erinnert ein scharffinniger Beltweifer, fann gur Gicherheit feines Beugniffes nur feine Saut, oder Rafe und Ohren verpfanden, die man ihm ohne Barmbergigkeit abschneiden follte, wenn feine Lugenhaftig= feit an den Zag fame (Porfchfe's Ginleitung in die Moral S. 248. f.). Inwiefern ein folches Unerbieten rechtlich annehmbar, ober sittlich zuläfsig fei, kann gegenwärtig nicht in Erwägung tommen; wir beschranken uns nur auf bie Bemerkung, daß die Gegenstande, bei welchen man seine Rede betheuerte, von jeher unendlich verschieden waren, weil man fich hier stufenweise von allem Geachteten und Bunschenewerthen auf Erden zum himmel erhob und so auf der Leiter ber Geschöpfe zu bem Schöpfer selbst emporstieg. Schon die heilige Schrift kennt Versicherungen ber Wahrheit bei Pha= rao (1. Mof. XLII, 15.), Saul (1. Sam. XVII, 55.), David (ebend. XXV, 26.), Elias und Elifa (2. Sam. II, 2. f.) IV, 30.), bei ben Engeln (1. Tim. V, 21.), bei Berufalem und bem eignen Saupte (Matth. V. 34.), bei Himmel und Erbe, bem Tempel und Altar. Mit Recht glaubten die Juden zu Jesu Beiten, daß zwischen diesen Betheurungen und ten Berficherungen bei Gott ein Unterschied fei; ber Schwur bei bem Ronige galt ihnen bei Weitem nicht so viel, als eine Obtestation bei einem Buchstaben bes Mainens, ober einer Eigenschaft Gottes, 3. 28. א, שבע ש, א כשבע ש, geschworen bei Sch. und U, weil bas bie Unfangsbuchstaben von Schaddai und Elohim sind. Man vergl. hierüber Die Mischnah im Tractate שבעית Cap. 3 u. 4. und Paulus Commentar zu Matth. V, 34.), welche Stelle einzig bem Berbote jener kleinen Gibschwure bes gemeinen Lebens gilt, wie unten erwiesen werden wird. Die Romer schwuren bei bem Scepter, bei ber Majestat des Imperator, bei ber Sutte des Romulus, bei bem Capitol, bei bem eigenen Leben, ber eigenen Bohl= fahrt und Chre, und fpater fogar bei ben Saaren Gottes (per capillos Dei. Novell. 77.). Mus bem beutschen Mit= telalter find die Formeln, bei den Beiligen, bei den Reliquien, bei dem Raifer, bei Raifer Otto's Barte, bekannt; alle diese Gegenstände waren ben Zeitgenoffen ehrwurdig und folglich ein Band bes Gewiffens, welches felbst bas kanonische Recht (t. 26. X. de jurejur.) fur verpflichtend erklart. Bei biefer großen Fruchtbarkeit bes Begriffes ift ber Gid mannigfacher Eintheilungen fabig; er ift bem Umfange nach ein all= gemein verbindlicher (3. B. bei Gott, bem Berrn ber Natur: per Deum, quem multiiugi nomine totus veneratur orbis. Apulejus.), ein befonderer (bei Chriftus, Mofes, Muhamed) und perfonlich verbindlicher (bei den Da= nen eines vollendeten Freundes). Der Beschaffenheit nach ift ber Gid entweder bejahend, oder verneinend

(Reinigungseib); jener, ber affertorische, zerfällt abermals in den Zeugeneid, den Berpflichtungseid und Gredulitatseid, welcher da, wo man Gut, Ehre und Leben von dem Undern aus gewiffen Grunden für gefährdet halten muß, wie z. B. in Chefachen, noch von Bedeutung und Wichtigkeit ift. Mus bem Standpuncte ber Relation theilt sich der Gid in den religiofen und burgerlichen bei Ehre und Leben, wie der Umtseid ber englischen Jurys; ferner in den gerichtlichen, oder öffentlichen, und in den Privateid. Das Berbot des lettern kann sich da, wo es bes zu befürchtenden Migbrauches wegen stattfindet, nur auf seine außern und rechtlichen Wirkungen beziehen; benn feine Moralitat ift diefelbe, wie die des öffentlichen Gides. Bei ben Juden waren fast alle Gibe Privateide; Paulus schwort daher auch in seinen Briefen (Rom. IX, 1.), und Buther will ausbrucklich, wenn ein Leidender Troft begehre und boch an der Rraft und Gewißheit der Lehre zweifle, daß ihm bann der Prediger bei Gott und Christus schwöre, er sei vollkom: men von dem überzeugt, mas er ihm zu feiner Beruhigung fage (Th. VII, S. 683. f. Werke nach ber Walch. Musg.). In Rucksicht der Modalitat endlich find die Gide entweder moralisch mogliche, bas heißt einer inneren Berpflichtung durch bas Gemiffen fabige, ober moralifchunmogliche, bas heißt der gottlichen Idee, als ber Quelle aller Berpflichtung widerstreitende und daber unzuläffige Gibe, wie bie erzwungenen, ober die dem Teufel geleisteten, Die schon das kanonische Recht für ungültig erklärt (Eisenharts Grundfate ber beutschen Rechte in Spruchwortern. Dritte Ausg. von Otto. Leipzig 1823. S. 553. f.)

Bergl. Grotius de jureiurando in s. Buche de jure belli et pacis, lib. II, c. 13. Malblanc doctrina de jureiurando e genuinis legum et antiquitatum sontibus illustrata. Altdorf, 1781. Stäudlins Geschichte der Lehre und Borsstellungen vom Eide. Göttingen 1824. Meiners allgemeine fritische Geschichte der Religionen. Hannover 1806.

Th. II, S. 277. Meister über den Eid nach reinen Bernunftbegriffen. Gine gekrönte Preisschrift. Leipzig 1810.

#### \$. 94.

### Der religiofe Eib.

Da alle Versicherungen der Anfrichtigkeit bei streistigen Gegenständen nicht bindend geung für das freie Bewußtsehn sind, so muß bei der Schlichtung von Zwisten der bürgerliche Eid hänfig dem religiösen weichen, unter dem man sich eine feierliche Vethenrung der Wahrsheit bei Gott, ihrem Beschüßer, und dem gerechten Richter der Lüge zu deusen hat. Die Formeln, in welchen man diese Vethenrung aussdrückt, können verschieden gefaßt und mit mancherlei Gebränchen verbunden werden; aber wenn eine Ansesage frei und als Versprechen einer Sanction der Pslicht sähig ist, so steht sie auch unter der höchsten Verbindlichkeit des Gewissens, und muß daher mit der größten Ausfrichtigkeit und Reinheit des Vewußtsenns geleistet werden.

Es giebt Viele, die den Staat für das Höchste in der Welt halten; dieser irreligiose Stolz der Poslitik wird durch nichts so sehr gedemüthigt, als durch die Abhängigkeit aller Nechtsskreitigkeiten und öffentlichen Verbindlichkeiten von dem Eide bei Gott und seiner gerechten Weltregierung. Leußere Güter, selbst die Ehre und das Leben, kann man wohl für irgend eine Aussage verpfänden; das Gewissen selbst aber wird nur durch den Eid im höchsken Sinne des Wortes gebunden, weil er allein die größte Ehrfurcht und das stärkste Vertrauen (uersiorn nug' är-Homois nioris. Diodor Sic. hist. I. 77.) einslößt und daher auch das Ende alles Haders ist (Hebr. VI, 16.). Gott ist mein Zeuge, er soll die Unwahrheit rächen; dieser Ges

banke ift die Seele bes Gibes, man mag nun bie Urkunden der patriarchalischen Vorwelt (1. Mof. XV, 9.), ober die Jahrbucher der alten Profangeschichte vergleichen, nach welchen die feierlichsten Gide immer mit der Berufung auf die unfehlbare Vergeltung der Gottheit (tu, Iupiter, periurum ferito, ut ego hunc porcum: Liv. 1, 24. Polyb. hist. III, 25.) geleiftet wurden. Die genauere Bestimmung bes Begriffes vom Gide ift indeffen weder den Juden, noch ben Beiden gelungen. Diefe zweifelten zwar nicht taran, daß er eine religible Betheurung (adfirmatio religiosa: Cicero de offic. III, 29.) fei, ichtoffen aber bas Merkmal ber Bergel= tung aus (non ad iram Deorum pertinet, quae nulla est: ibid.) und fchrankten ihn bloß auf die Liebe gur Gerechtig= feit und zur Treue ein. Die Juden hingegen schwuren fast ohne fürchterliche Bermunfchungen, baß sie Gott, wie Dathan und Abiram, von der Erde verschlingen, ihr Haus von den Flammen verzehrt werden laffen, ihnen jeden Untheil an der funftigen Seligfeit entziehen und sie mit schrecklichen Krankheiten schlagen moge (Bodenschaz firchliche Verfassung der Juden, Th. II, S. 383 ff.). Selbst der von Moses verordnete Reinigungseid einer des Chebruchs verdächtigen Gattin (4. Mos. V, 22. ff.) enthält den bestimmten Fluch und die grausenvolle Bedrohung der Auszeh. rung und Wassersucht, und mußte, weil er bald ohne Erfolg blieb, schon zu ben Beiten ber Maffabaer antiquirt werben. Dieser Gid ift nicht nur unnafürlich, weil Niemand ben Wunsch, glucklich zu werden, gang aufzugeben verinag, fonbern auch ein frevelhafter Eingrif in Die Rechte der Borfehung, welche fich die Mustheilung der Uebel und Leiden bes Lebens allein vorbehalten hat; er ift nur ein fuhnes Schreck. mittel, welches die Klugern verspotten und wodurch eben deswegen der Meineid befordert wird, den man durch diese Gewissenstortur zu verhuten sucht. Man mag an den Subeneiden beffern, fo viel man will, mag die Gefetrolle, mag Gebetsriemen und rechtglaubige Nabbiner zu Sulfe nehmen; folang der Jude feine reineren Begriffe von Gottes Bor-

fehung und ber moralischen Weltordnung Gottes erhalt, was bei seinem metaphnischen Deism allein faum ber Fall senn wird, sind alle Bemühungen ber Richter verloren. Gelbst unter ben Chriften hat man zuweilen Borftellungen von dem Eide verbreitet, die sich mit klaren und beutlichen Unsichten bes gottlichen Reiches nicht vereinigen lassen. Unsere Rano: niften haben ihn eine Unrufung Gottes, als Beugen ber Wahrheit und Rachers ber vorfatlichen Un: wahrheit genannt (G. L. Bochmeri principia juris canonici &. 329. f.). Uber ber Gid ift feine Unrufung Gottes, sondern eine Betheurung bei ihm; es ift auch viel zu wenig, ben allwiffenden und allgegenwärtigen Schopfer und Richter nur als Zeugen und Zuschauer unserer Handlungen zu betrachten; und die Begriffe Born und Rache find bei bei bem hodften Wefen nur als Miffallen und gerechte Bergeltung benkbar. Ein berühmter Moralist hat ben Gid sogar fur einen Vertrag erflart, Die Wahrheit zu fagen, deffen Garantie man Gott anruft (Michaelis Morat §. 30.). Aber so wenig ich mit mir felbst einen Bertrag schließen fann, die Bahrheit zu benten und zu achten, eben so wenig fteht es in meiner Billfuhr, mit Undern barüber zu verhandeln, ob ich ihnen die Wahrheit fagen will, ober nicht; denn zu Jenem bin ich burch meine vernunftige Natur genothigt, und zu Diesem burch Gerechtigkeit und Liebe verpflichtet. Es findet sich auch in ber Geschichte keine Spur, baß es irgend einem Bolke jemals beigefallen mare, Diese Pflicht, ausbrücklich, oder stillschweigend, in ben geselligen Bertrag einzuschließen und ihr baburch erft gesetliches Unseben zu verschaffen. Um allerwenigsten paßt die Uebertragung einer Garantie der Bahrheit auf Gott, weil er sie, als Bater des Lichtes, von felbst schutt, und es Unmagung von un= ferer Seite fenn murde, ihn zur Berburgung beffen aufzufors bern, was wir erst zur Pflicht erheben wollen. Was endlich noch die von einem scharffinnigen Gottesgelehrten vorgetragene Erflarung des Gides betrift, daß er ein dem Staats: burger von der Obrigkeit abgefordertes Berfpreden fei, welches zum Butrauen gut feiner Moralitat berechtige (Schmidts Lehrbuch der Sittenlehre. Bie-Ben 1799. S. 233.); so gilt sie nur von offentlichen, nicht aber von Privateiden, und legt das, mas fie ber Religion entzieht, ber Dbrigkeit zu, die boch ihrer Seits felbst wieder eidlich auf ihren Beruf verpflichtet werden muß. Wir halten daher nach dem oben gegebenen Begriffe folgende Merkmale des Gides für wesentlich. Er ist 1) eine feierliche Betheurung ber Wahrheit. Der Feierlich feit fteht ber Leichtsinn und bie Berftreuung gegenüber: Trunkenheit, Ueberraschung, Betäubung, und MILE, was die Frivolität bes Bemuthes nabren und befordern fann, wird bier gange lich ausgeschlossen; der Schworende tritt aus der Mitte einer unheiligen Welt in das Innerste feines Bewußtsepns zurud und vor ben Thron bes Allgegenwärtigen; es leuchtet von felbst ein, daß Tempel und Altar bier für die Meisten ungleich ehrfurchterweckender fenn wurden, als der Gerichtsfaal. In der Betheurung liegt zugleich der Begrif einer perfonlichen Handlung, weil kein Underer weiß, ober wiffen fann, mas mir wichtig und theuer ift; Eide alfo, bie burch Procuration, ober gar in die Seele des Underen geleistet werben, wie bas sonst bei der Urphede geschah, wo der Gerichts= biener fur ben bes Landes zu Berweisenden im Falle feiner Weigerung schworen mußte (Meister principia juris criminalis §. 460.), sind unzuläsiig und ermangeln aller moralis schen Berbindlichkeit, wenn diese nicht schon in ber Folge ber bofen That begründet ift. Nicht minder deutlich liegt in ber Betheurung aber auch ber Begrif ber Freiheit, weil man feine Musfage, oder fein Berfprechen mit ber Ibee Got= tes vergleichen und die Werbindlichkeit, die Wahrheit zu fprechen, aus ihr schöpfen muß, ein Geschaft, welches ohne freies und unbefangenes Nachdenken nicht möglich ift. Erzwungene Eide tragen daher ihre moralische Mullitat in sich selbst; boch will das kanonische Recht, daß die Freisprechung von einem Gibe burch ben Richter geschehen foll (c, 15. X. de jureiur.). Gine Urt von Zwang findet auch bei Bereibungen ber Zeugen statt, wenn sie nicht, wie es die Natur ber Sache fordert, nach, sondern vor dem Berhore abgenom: men werben, weil dadurch die Ausfage nicht nur angstlich, fondern auch zweideutig und unsicher wird, und bei eintre: tendem Widerrufe entweder alle Glaubwurdigkeit verliert, ober boch schwer zu berichtigen ift. Uebrigens ift Die Schuld bei erzwungenen Giden getheilt: es fehlen Diejenigen, die ihn als ein Zaubermittel, oder als eine Bewiffensfrohn betrach= ten, wie die Rauber im Rirchenstaate, die von Reisenden burch Eipressung bes Gides große Summen eintreiben, und verlieren durch ihre freblerische Zunothigung jedes Recht auf Wahrheit, Treue und Glauben. anderen Seite fehlen aber auch diejenigen, die fich durch Befahr und Drohungen einen Eid abschrecken lassen, wie ber Tribun Pomponius, der dem ihm mit dem Schwerte drohenden Sohne des Manlius schwur, feinen Bater flaglos zu ftellen (Cicero de offic. lib. III. c. 31.). Endlich gehort zu bem ersten Merkmale des Gides noch der Begrif der Mahrheit, der factischen sowohl, als der praktischen. Jene ist wesentlich zu allen Eiden, welche Thatsachen betreffen, weil eine Erbichtung ohne Widerspruch des Gewiffens nicht betheuert und für mahr erklart werden kann: ber Schworende mufi baber bei affertorischen Giben mit Besonnenheit zu Werke geben, damit er sich nicht tausche, oder eine flüchtige Unterredung fur Ueberzeugung halte; denn nur bei sicherem Bif= fen, ober festem Glauben kann man den Gegenstand bes Gides mit bem Gedanken an Gott in bem Inneren bes Bewußtsenns verbinden. Diese, nemlich die praktische Bahrheit. ist die moralische Moglichkeit, ober Pflichtmäßigkeit bessen, wozu man sich verbindlich macht, und gehort wesentlich zu gultigen Berfprechungseiden, weil man ichon vor bem Schwure im Gewiffen verbunden ift, nichts zu bes ginnen, mas mit ben Rechten Underer, mit unferer Bestimmung und mit bem Willen Gottes ftreitet. Wird ein folder Gid bennoch geleiftet, g. B. von Sbirren und Meuchelmordern, die zuweilen bas bezahlte Ber;

sprechen, Jemanden aus bem Wege zu raumen, beschworen, so ist er null an sich selbst, weil die Berbindlichkeit zur Ge= wiffenlosigkeit etwas Widersinniges ift (juramentum nequit esse vinculum iniquitatis): daher man, wie wir unten sehen werden, den Jephtha mit Recht tadelt, daß er es für Gewissenssache hielt, seine Tochter zu opfern (Michter XI, 31 ff.), die er zu erhalten, und nicht zu morden, vor Gott und Menschen verpflichtet war. Die Decretalen bes fanonis schen Rechtes (l. II. tit. 24. c. 18.) bekennen sich zu Diesem Grundsatze in einem merkwurdigen Beispiele. Peter II. von Uragonien hatte geschworen (3. 1212.), eine falsche Munze, bie sein Bater pragen ließ, noch eine Zeitlang beizinbehalten; ba erklarte ber Papft Innoceng III. diefen Gid fur unerlaubt und unverbindlich und brobte bem Konige, wenn er in feiner Busage beharren sollte, mit einer ansehnlichen Buße. so schwur Luther, als er i. 3. 1512. Doctor der Theologie wurde, er wolle fremde und von der Rirche verworfene Leh= ren nicht vortragen: und doch lehrte er in der Folge ohne Meineid Vieles, was die romische Kirche verworfen hatte und ferner verwarf, weil er vor bem Schwure ichon verpflichtet war, die Wahrheit zu suchen und zu predigen. Erft bann, wenn die Rirche ihm ben Irrthum nachgewiesen und er boch halsstarrig an ihm festgehalten hatte, wurde er seinem Gide zuwider gehandelt haben. Bon dem Gelübde der Chelosigkeit gefunder und zeugungsfähiger Personen gilt daffelbe, weil sie Bott und die Natur gur Che bestimmen, und sich Niemand verpflichten kann, feiner mensch= lichen Bestimmung zuwider zu handeln. Schon aus ber Bergliederung diefes erften Merkmales geht hervor, daß zur ge= wissenhaften Leiftung eines Gides eine genaue Kenntnig un= ferer Pflichten, ja ber moralischen Weltordnung felbst ge= hort, weil er zugleich eine Betheurung der Wahrheit bei Bott, ihrem Freunde und Beschützer ift. Der Schworende versichert, daß ihm das Ernst sei, was er aussagt, so gewiß ein Gott ift, der Urheber aller Wahrheit, der sie lieht, sie schützt, sie an bas Licht bringt, und fur Diejenigen

streitet, die sie bekennen und vertheidigen (Gir. IV, 33.). Darum heißt er auch ber Gott ber Bahrheit; fie umgiebt ihn und er halt an ihr (Pfalm LXXXIX, 3. 9.); Inade und Wahrheit sind vor seinem Ungesicht (B. 15.): fie ist bes Frommen Schirm und Schild (Pfalm XCI, 4.); alle Werke seiner Sande sind Wahrheit und Recht (Pf. CXI, 7.); fein Wort ift Wahrheit (Joh. XVII, 17.), darum bleibt sie ewiglich (Sir. XL, 12.); die Menschen konnen baber. nichts wider sie (2. Kor. XIII, 3.), wer aber in der Wahr: heit wandelt, kommt gern an bas Licht (Joh. III, 21.). Die die Finsterniß bem Lichte weicht, so verschwindet bei bem Gebanken an Gott Trug und Luge aus einem religib= fen Gemuthe', weil die Berufung auf ibn nur mit der iunigsten Ueberzeugung bestehen kann (Rom. IX, 1.). Endlich legt ber Schworende bei dem Gide 3. noch das Bekenntniß ab, daß Gott ein gerechter Richter ber Luge und bes Betruges ift. Gin bestimmtes But bes Lebens gu verpfänden, oder sich zu verwünschen, liegt in der Natur bes mahren Gides feinesweges; der Schworende bekennet nur, daß es Gunde ift, ben Lauf ber Wahrheit aufzuhal= ten (Rom. I, 18.); bag Gott ben Lugner haffet (Spruchw. VI, 19.), ihm Ungnade und Strafe bereitet (Rom. II, 18.) und den Meineid als ein schweres Verbrechen ahndet (3. Mof. XIX. 12.). Wer daher falsch schwort, verfagt Gott die schuldige Chrfurcht, verkehret die geraden Wege Gottes (Upostelg. XIII, 10.), tragt als fuhner guaner ein Brandmal im Gewiffen (1. Tim. IV, 2.), finkt in feiner Rubnheit und Em= porung gegen die Ordnung Gottes von einer Gunde in die andere und muß die unausbleibliche und schwere Bergeltung feines Richters fürchten (2. Mof. XX, 7.). In der Geschichte an's Licht gebrachter und schwer gestrafter Berbrechen behauptet der Meineid eine Sauptstelle; schon die heidnischen Weisen betrachteten ihn mit Ubscheu und zweiselten nicht, bag der Frevler, der ihn begieng, von den Furien verfolgt und der rachenden Memesis nicht entfliehen werde.

Nach ber Bibel brudte man die religiose Betheurung

burch die einfache Formel aus: ich schwore es bei bem Berrn (1. Mof. XXIV, 3.), ober bei dem lebendigen Gott, welcher Simmel und Erde geschaffen hat (Jerem. V, 2. Offenb. Joh. X, 6.). Musfagen aber, oder Beugeneide wurden mit der Veranderung abgenommen, daß der Fragende sprach: ich beschwöre dich bei dem leben= bigen Gott, mir zu fagen zc. (Matth. XXVI, 63.). In einer Stelle wird berichtet, der schworende Diener habe feine Sand an die Sufte feines Herrn gelegt (1. Mof. XLVII, 29.), und noch jest ift die Berührung der Bengungstheile bei bem Schwure eine heilige Sitte ber Megypter. Das fanonische Recht schreibt die Formel vor, so mahr mir Gott helfe und diefes, fein beiliges Evangelium (decret. 1, 63. 33.); der Gerichtsgebrauch unter den Protestanten entscheidet dagegen fur die Abanderung: fo mahr mir Gott belfe burch feinen Cobn, Jefum Chriftum, unferen Berrn! Bei ber Gleichgultigfeit der Deiften gegen die heilige Schrift ift diese Fassung auch strenger und binbender fur ein weites Gewiffen. Bur Bezeichnung bes Glaubens an die heilige Dreieinigkeit erhebt ber Schworenbe zugleich die drei Worderfinger der rechten Sand in der Rich= tung nach innen, um baburch die auf die Seele einwirkente Rraft bes Schwures zu bezeichnen; baber ber Aberglaube, baß bei ber Richtung ber-Finger nach außen ber Eid von seiner Kraft verliere. Wahrscheinlich hat die Vergleichung ber von Jesu ausgehenden Wunderkraft mit einer magneti= fchen Entladung (Mark. V, 30.) zu diefem Wahne Beranlaffung gegeben. Geiftliche und Weiber legen, wenn fie schworen, die rechte Sand an die linke Bruft (Gundlingiana 4tes Stud. Salle 1716. von dem Ursprunge bes forperlichen Schworens unter den Christen S. 311. ff.). Immer besteht bas Wesen bes Gibes barinnen, bag etwas bei Gott und feinem Worte, bei Gott und seiner Borfehung, bei Gott und seinem Gerichte betheuert wird, wie denn in der That bie Umts- und Diensteide hie und ba nach biefer Unficht gefaßt worden find.

#### §. 95.

Von der Sittlichkeit des Eides.

Nach dem Beispiele griechischer und indischer Weltweisen und in scheinbarer Uebereinstimmung mit einigen Schriftstellen des D. T. hat man in alteren und neueren Zeiten die Gidschwäre oft genng als un= sittlich verwerfen wollen, weil sie mit der Ehrfnrcht gegen Gott unverträglich seien und die Pflicht der Wahrhaftigkeit keiner Verstärkung durch religiöse Un= sichten bedürfe. Es bernht aber diese Meining nicht nur auf unbistorischen Voranssetzungen und auf einem gänzlichen Migverständnisse der Worte Zesn (Matth. V, 34.) und des Jafobus (Br. V, 12.), sondern anch auf einer Verwechselnng der allgemeinen Pflicht mit der persönlichen Verpflichtung. Der Gid ist viel= mehr eine Erhehung des Gemnithes zu Gott, wie die Andacht und das Gebet; Gott felbst verordnet ihn; Resus und seine Apostel schwören, wie die übrigen Irae= liten: anch ift der Gid das Siegel der großen Urfunde des geselligen Vertrages, und muß daber, bei der natur= lichen Abhängigkeit des Rechtes von der Pflicht und diefer wieder von dem Glanben an Gott und seine Weltregierung, als unenthehrlich zum Wohl der Menschheit, und aus allen diesen Grunden auch als erlanbt und fittlich zuläffig, ja sogar gle eine ante, fromme und religisse Sandlung betrachtet und ge= schütt werden.

Die angeführten Stellen des N. T. haben schon frühe Bedenklichkeiten ängstlicher Gewissen über die Moralität des Eides veranlaßt: Frenaus, Lactanz, Chrysostomus,

bie Balbenfer, Biclefiten, Erafmus, die Bieber= täufer, Mennoniten, Quater, einige Dietiften und Separatisten, Kant, (Zugendlehre S. 179.), Porfchte (Ginleitung in die Moral S. 248.), Sarter (über die gangliche Abschaffung der Gide vor Gericht. Gotha 1808.) verwerfen ihn; noch jest ereignet es sich vor Berichten, bag hypochondrische, hysterische Personen, schwangere Weiber, Fanatifer und überhaupt Menschen von einer garten, aber noch unerleuchteten Gewiffenhaftigkeit die Berbindlichkeit, zu schwo= ren, von sich ablehnen und sich felbst burch harte Zwangs: mittel nicht zur Erfüllung ihrer Pflicht bewegen laffen. Gie berufen sich theils auf die Grundsage ber Pythagoraer, Stoi= fer und Effener, nach welchen der Gid verboten febn foll; theils und zwar vorzüglich auf das Berbot Jesu, welches fie fur allgemein und unbedingt erklaren (Staudlins Geschichte ber Lehre und Vorstellungen vom Gioe. Gottingen 1824. G. 31. ff.). Dieses Urtheil ift aber zunachst unbi= ftorisch, benn Pothagoras (dicta aurea zu Unfang) gebietet, offor boxor; Epictet verbietet nur den Migbrauch des Eides (δρχον παράιτησαι έχ των παρόντων. enchirid. 31, 5.); die Effener forderten bei dem Gintritt in ihren Orden einen schauerlichen Gid (Gozog goizwong. Joseph. de bell. Jud. VIII, 2.), und Philo spricht ba, wo er den Eid zu verwerfen scheint, nur von einer platonischen Republik, in der die Menschen so rein und vollkommen sind, daß fie eidlicher Bersicherungen gar nicht bedurfen (De decem oraculis tom. II, 185. Mangey.). Die Eidesschen der Fanatifer ift aber auch unchriftlich. Denn mas die Stelle Matth. V, 34. betrift, fo kann diese kein unbedingtes Ber= bot aller Eioschwüre enthalten, weil sie 1. in der mosaischen Moral geboten waren, (5. Mof. VI, 13, X, 20.), Jesus aber ausdrucklich erklart, er wolle diefe Gebote nicht aufheben, fondern vervollkommnen (B. 17.): 2. die Borte un duboai Thus enthalten zwar ein allgemeines Berbot aller ber Gibe, welche bei dem Evangelisten disjunctiv aufgezählt werden: weder bei dem Simmel, noch bei ber Erde, noch bei bei=

nem Haupte. Es fehlte aber in biefer Disjunction gerabe ber mahre, von Moses verordnete Gid bei Gott und seinem beiligen Namen. Das in unferer Stelle enthaltene Berbot ber Erde ist also nur comparatio, nicht absolut, und barf folglich von dem gemissenhaften Ausleger nicht über die relative Allgemeinheit des Sittengebotes Jesu ausgedehnt werden. Was aber 3. schon die grammatische Muslegung lehrt, daß Jesus of= fenbar nur von den im gemeinen Leben berrschenden Betheurungen bei ben Creaturen spricht, bas bestätigt auch die Geschichte; benn im Talmud (Mischna de juramentis cap. 3. et 4.) heißt es ausdrucklich, es feien damals die eidlichen Berficherungen bei bem Tempel, bei bem Ultar, bei bem Himmel, oder geradezu "es ist geschworen, yad" so üblich und herrschend gewesen, daß man einfachen Bejahungen, oder Berneinungen im Laufe der Unterredung nicht mehr traute, sondern immer noch eine Obtestation hinzufugte, burch die man fich boch, nach ben laren Maximen ber Pharifaer, gar nicht für verpflichtet hielt, die Wahrheit zu sagen. Sesus hat daher 4. auch jene Betheurungen bei Himmel und Erde nicht überhaupt für unsittlich erklart, sondern fie nur barum unterfagt, weil der Mensch nicht einmal ein Haar seines Hauptes geringschätzen durfe; er spricht also bier geradezu den Grundsatz aus, nichts in der weiten Schopfung ift so klein und unbedeutend, daß es dich von der Pflicht ber Wahrhaftigkeit entbinden konnte, da dich vielmehr Alles an beine Chrfurcht gegen Gott und an beine Abhangigkeit von ihm erinnert (vergl. Matth. XXIII, 16. ff.). Dieses Princip ift aber eben so gerftorend fur die Frivolitat der herr= schenden Gide im gemeinen Leben, als bauend und bindend für die Bultigkeit und das Unsehen bes religiosen Gides. Endlich haben 5. Jefus und Paulus durch ihr Beispiel bewiefen, daß Gide zuläffig und verbindlich feien (Matth. XXVI, 63. Rom. IX, 1. 2. Ror. XII, 11. 1. Tim. V, 21.); die Gibesschen ber Mystiker ift also nicht nur unbiblisch, sondern auch ein stillschweigender Vorwurf der Unsittlichkeit, mit dem fie ben Stifter bes Chriftenthums felbst beladen. Diese Be-

merkungen gelten aber aud; ber zweiten Stelle, Jafob. V, 12., welche offenbar nur eine Wiederholung bes Berbotes Jefu bei bem Matthaus ift: benn obschon die Borte unte äller tira sonor noch ausschließender sind, als die so eben erklarten; so mussen boch auch sie von den boxois xoirois (de juramentis quotidianis per coelum, per terram aliasque res creatas. Pott in adnot. ad h. l.) erffart werden; ben Beschwörungen, oder eidlichen Verpflichtungen zu ir= gend einer Aussage (Esooxiza or xarà rov 9:00 rov Zarros, Tra harv elnys Matth. XXVI, 63.) durfte fich fein Ifraelite, nicht einmal der Effener, versagen, weil Gott selbst bei fich schwort (1. Mof. XXII, 16. Pfalm CX, 4.) und bie Betheurung bei feinem Namen als Cultus gebietet (5. Mof. VI. 13.): und darin besteht ja das Wefen des mahren Gibes. Das Berbot bes Jakobus ift baber eben fo zu fassen, wie die Regel, die Benedictus feinen Monchen giebt, non jurare, ne forte perjurent (Regula Benedicti cap. 4. in ber bibliotheca maxima patrum. Lugdun. 1677. tom. IX. p. 642.), wodurch indeffen ber Ordenseid und überhaupt der legitime Gebrauch des Eides nicht ausgeschlossen wurde. Was endlich die Gidesichen ber Rantischen Schule betrift, so ift auch der Vorwand gang unrichtig und unpfnchologisch, daß die Pflicht der Wahrhaftigkeit keiner Berftarkung durch die Religion fabig fei. Die abstracte Pflicht kann zwar eben so wenig bindender, als die abstracte Wahrheit mahrer werben, weil beide, wie der mathematische Punkt, ein bloßes Gebankending find; bie perfonliche Berpflichtung aber kann allerdings, wie die Ueberzeugung, machfen und bringender werden, je nachdem ftarfere Momente bes Bewiffens, ober Surwahrhaltens in bas Gemuth eintreten. In ber Tragodie fann man mohl mit Boltaire's Ulzire fprechen: j'ai promis, il suffit, il n'importe à quel Dieu; im wirklichen Leben aber benkt ber Mensch anbers. Die Konigin Marie hatte bem Carbinal Magarin oft feierlich Bergeffenheit bes Bergangenen und Ablegung alles Saffes zugefagt; als er fie aber in ber Meffe und zwar in dem Augenblicke ber Clevation bat, ihm

bas eidlich zu versichern, verstummte fie ploglich und legte baburch ein sprechendes Bekenntniß fur das Uebergewicht der religiofen Verpflichtung über die moralische ab. Schon durch biese Bemerkungen wird ber Ausspruch bes romischen Rechtes vollkommen bestätigt: manifestae turpitudinis est, nolle jurare (Digest. l. XII, tit. 2. l. 38.). Die moralische Bulaf: sigfeit des Eides lagt sich aber auch burch positive Grunde in daß bellfte Licht stellen. Un Gott immerdar zu benten und aus diefer Idee alle Maximen des Bandelns abzuleiten ist Pflicht fur jeden Chriften (\$. 91.); das Gebet felbst ift ja zuerst nur eine fromme Meditation, ebe es sich durch die Erhebung des Herzens und Gemuthes zu Gott in wirkliche Undacht verwandelt. Nun ift der Gid nichts Underes, als eine feierliche Erneuerung bes Undenkens an Gott und ber Ubhangigkeit unseres Willens von feinem beiligen Gesetze. Wer daher den Gid verbietet, muß auch die llebung der Un= bacht und bis Gebetes verwerfen, wozu sich die Rantische Moral geneigt genug beweist; es ift bas aber ein Gogendienst ber praftischen Vernunft, mit dem alle Religion ein Ende hat. In dem Begriffe der mahren Gottesverehrung liegt folglich auch die Bulaffigkeit des Eides, ber, als Bekenntniß bes Glaubens an das Reich Gottes und eine moralische Weltordnung offenbar ben guten und religiofen Sandlungen beizuzählen ift. Eben baber ift der Eid sogar von Gott gebo= ten (5. Mof. X, 20.); wie ber Ewige bei fich felbst schwort (Bebr. VI, 13.), so schwort ber Engel wieder bei ihm (Offenb. Joh. X, 6.); Ubraham, die Patriarchen, David (Pfalm XXIV, 4. vergl. CXIX, 106.), Petrus (Mark. XIV, 71.), die Zeitgenossen der Apostel (Sebr. VI, 16.) bedienen sich eidlicher Zusagen unbedenklich und verwerfen nur die Bewohnheit, zu schwören (Sir. XXIII, 9.), weil sie leicht zur Gewissenlosigkeit und zum Meineide führt. Die Gidesscheu fteht daher mit dem Geifte ber Bibel im geraden Biberspruche und beweiset ba, wo sie Gott ehren und fürchten will, gerade einen Mangel an mahrer Chrfurcht gegen ihn burch die sich der hochsten Verpflichtung entziehende That.

Der Eid ist endlich allen gebildeten Bolkern ehrwürsdig; bei Königswahlen, vor Gericht, im Heere, ja selbst im geselligen Verkehr trauen sie nur eidlichen Zusagen und Erwiederungen (niota dovral zal daußaret. Xenophontis exped. Cyri lib. III. c. 2. §. 5. ed. Bornemann); die seierlichen Bündnisse der alten Römer mit andern Völkern werden immer von beiden Seiten beschworen und dann auch in der Regel mit großer Treue gehalten. In allen cultivirten und namentlich in den christlichen Staaten ist der Eid eine Schutzwehr gegen den Despotism und die Treulosigkeit, sür die es keinen Ersatz giebt, und die auch jedem erleuchteten und reinen Gewissen heilig und unverletzlich bleiben muß. Vergl. Unt ons philosophische Prüfung der verschiedenen Meinungen über den Sid. Leipzig 1803. Wolf über die Verbindlichkeit des Sides. Posen 1805. und die Vorrede zu Band I, dieses Handbuches S. VI.

### §. 96.

Bebrauch und Migbrauch bes Gibes.

Die besondere Zulässigkeit des Sides in einzelenen Fällen hängt von der Sicherheit ab, die Siner von dem Andern im geselligen Bereine zu fordern berechtigt ist; denn da die Wahrheit als ein Gemeinzgut unseres ganzen Geschlechts betrachtet werden muß, so darf anch Reiner dem Andern die eidliche Bethenzung versagen, wenn durch sie sein Heil und seine Wohlfahrt bedingt wird. Demnach wird der religiöse Sid von dem Gewissen gefordert, wenn durch ihn ein weitanssehender Zwist geendigt, ein wichtiger Vertrag versiegelt, oder die bürgerliche und moralische Sichersheit unserer Mitmenschen besördert werden kann. Dasgegen sind unnöthige, sier Rleinigkeiten ansgesonnene, zudringliche mud die willkühr=liche Gewalt fördernde, den Fortschritten

der Wahrheit und Tugend hinderliche und zur Erfüllung pflicht widriger Verspreschungen abgenommene Eide, Mißbränche der Religion, weil durch sie die Zwecke des göttlichen Reiches nicht zur Wirklichkeit gebracht, sondern vershindert und vernichtet werden. Der herrschende Gestichtsgebranch sieht hier leider mit der Moral in eisnem schneidenden Widerspruche, welcher bei höherer Unsbildung der Rechtswissenschaft erst dann verschwinsden kann, wenn man bei den Gerichtshösen einen stusenweisen Gebranch der bürgerlichen und relizgissen Eide verordnen und diese, als kirchliche Handsungen, von der geistlichen Behörde vollziehen lasssen wird.

Wenn ber Gid auch im Allgemeinen zuläffig ift, so ent= steht doch immer noch die Frage, wann bin ich ver= pflichtet, einen Gid zu leisten? Denn fo wenig mich Jemand zwingen fann, ju beten, wenn ich feinen Beruf zur Andacht in meinem Bergen fühle, eben fo wenig kann es zu ben Befugniffen eines Undern gehoren, mein Gemiffen nach Willführ zu binden und es unter die Leitung der boch= ften Bernunftidee zu ftellen, weil durch diesen 3mang bie Freiheit, als wesentliche Bedingung der Religiositat, verloren geben wurde. Diese Bemerkung hat im Allgemeinen ihre vollkommene Richtigkeit. Das moralische Bewußtseyn ift et= was fo Beiliges, und das Werhaltniß des inneren Menschen zu Gott und der unsichtbaren Welt etwas fo Chrwurdiges, baß man Niemanden bas Recht zugestehen kann, in basselbe einzubrechen und es zum Behuf eines burgerlichen 3weckes ohne unsere Einwilligung auszupfanden. Diese Ginstimmung hangt aber von der Ermagung ab, daß die Wahrheit, wie bas Licht, ein gemeinschaftliches Bedurfniß, folglich auch ein Gemeingut der gangen Menschheit ift; ich darf fie baber Un=

deren und der gangen Gesellschaft überhaupt nicht vorent= halten, wenn die allgemeine, ober besondere Wohlfahrt des Einzelnen von ihr abhangt. Sat nun diefer Gegenftand gu= gleich die Wichtigkeit, daß es dem Underen, vermoge feiner geselligen Berbindung mit mir zu gleichen 3wecken, es sei nun im Berhaltniffe ber Freundschaft, ber Familie, bes Staates, oder der Rirche, erlaubt ift, meine Ehre, oder meine bochste Gewissenhaftigkeit zur Burgschaft fur meine Aussage in Unspruch zu nehmen; so barf ich mich als Mensch, als Burger und als Christ nicht weigern, ihm feierlich zu erflaren, daß ich im Buftande der reinsten Besonnenheit, im Einflange der Rede mit meiner sittlichen Bestimmung und mit meinen edelsten Bunfchen und Sofnungen spreche. Mur ba alfo, wo bas Blud, die Ehre, bas Leben, ber Glaube, die Tugend des Underen gefährdet ift, bin ich verbunden, ihm die hochfte Sicherheit fur die Aufrichtigkeit meiner Aussage zu gewähren. Diefer Kall tritt nicht nur bei schweren Unklagen und Beschuldigungen, bei wichtigen Rechtsftreitigkeiten und Berträgen, sondern auch in Privatverhaltniffen und in großen Ram= pfen des Glaubens und Gewiffens ein. Go hat nach bem alten kanonischen Rechte Die Bewissensehe, Die mit einem Privateide auf das Evangelium geschloffen wird, volle moralische Gultigfeit. Go fagt Euther in der oben angeführten Stelle seiner Werke (Th. VII. S. 633. Balch): "wenn ich Jemand in geiftlichen Nothen und Gefahren febe, schwach im Glauben, ober verzagten Gewiffens, fo foll ich ihn nicht allein troften, fondern ihm auch schworen, fein Gewiffen gu ftarten. Go mahr Gott lebt und Chriftus gestorben ift, fo gewiß ift auch biefes Wahrheit und Gottes Wort." Go fann in Handelsgeschäften, oder im Inneren der Familie oft ber schwerste Berbacht und die bitterfte Feindschaft nur durch eine eidliche Berficherung ausgetilgt, und von der anderen Seite durch sie wieder Ruhe, Zuversicht und Vertrauen genahrt und befordert werden. Dagegen ift es Migbrauch des Gides, wenn er

- 1) unnothiger Weise geleistet wird. Das ist der Fall, wenn man die Wahrheit auf einem anderen Wege, durch Unschauung, Zeugen, den Zusammenhang der Ursache und Wirkung, oder irgend eine unverkennbare Spur derselben nachweisen und sicherstellen kann:
- 2) wenn er über unbedeutende Gegenstände, oder zur Förderung geringfügiger und untergeordeneter Zwecke gefordert wird. Bagatellsachen, kleine Injurien, die Uebernahme geringer Dienste, Zeugnisse in leichten Zwisten vor Gericht, so wie Alles, was im gestelligen Leben von unwichtigem Momente ist, gehören unter diese Regel. Wer hier dennoch schwört, handelt voreilig und unehrerbietig gegen Gott und macht sich der Würde seiner Persönlichkeit und seines sittlichen Charakters verlustig;
- 3) wenn man ihn zudringlich und zur Förderung willkuhrlicher Gewalt verlangt. Go findet man in ben Denkwurdigkeiten Fouche's (memoires du duc d'Otrante. Paris 1824. 2. B. in 8.) ein Gemalde ber offentlichen und geheimen, ber hohen und niederen Dolizei, das mit Schrecken und Schauder erfüllt. Untreue Beiber, Buhlbirnen, Postbeamte, Taschendiebe und Abenteurer aller Urt wurden eidlich verpflichtet, Geheim= niffe auszuspähen und sie zur Renntnig ber Behorden zu bringen. "Wenn Haustrer, Marionettenspieler, Leute mit wilden Thieren Paffe erhalten, muffen fie fich felbst einschreiben und den Spioneneid leiften, durch ben sie verpflichtet werden, regelmäßig über bas, mas sie feben, ober horen, einzuberichten (Geheime Geschichte bes neuen frangosischen Hofes. St. Petersburg 1806. B. I. S. 166.)." Es gibt faum eine großere Irreligio= fitat, als die, das Beilige ber Meligion in bem Bewiffen der Menschen fur irdische Zwecke zu migbrauchen. Roch weiter gehort zu diesem Migbrauche
- 4) die Leistung von Siden, welche den Fortschritten der Wahrheit, Sittlichkeit und menschlichen

Wohlfahrt hinderlich sind. Hieher kann man die Colibatseide gablen, die Gide gur Aufrechterhaltung des Irrthums und blinden Glaubens, ungerechter Gefete, bruffender Migbrauche und bes Unrechtes, welches feinen anderen Grund für fich hat, als die Gewohnheit und einen langen Besit. Selbst bei dem Gide der Berschwiegenheit, ben sonft bie Gefangenen bei ihrer Entlaffung aus ber Baftille, ober bie Mitglieder eines geheimen Ordens schworen mußten, fann bas Unrecht zwischen benen, die ihn fordern, und benen, die ihn leiften, ge= theilt fenn; benn wer Gutes thut, fommt gern an bas Licht (Joh. III, 21.), und die Herrschaft des Bofen barf auch nicht einmal burch ein Stillschweigen genahrt werden, welches in Beziehung auf die großen 3wecke bes Staates, ber Kirche und ber Menschheit immer als theilnehmend und verratherisch betrachtet werden muß. Endlich rechnen wir hieher noch

5) Bersprechungseide, die, wegen ihrer inneren Pflichtwidrigkeit, keiner Sanction des Gewissens fähig sind. Das gilt von manchen Umtseiden, von den Eiden mancher geheimer Gesellschaften,
der Empörer, der Räuber, der Diebe und Meuchelmörder, von eidlichen Zusagen eines blinden Gehorsams gegen unbekannte Obere, und allen willkührlichen Berbindlichkeiten, die man im Widerstreite mit der sittlichen
Bestimmung des Menschen und des Christen einzugehen
wagt. Wo Gott selbst schon gesprochen und seinen heiligen Willen kund gethan hat, da ist es Gögendienst und
Frevel, die wahre Pflicht durch die falsche und scheinbare zu verdrängen und ein heiliges Gebot um menschlicher Satzung willen zu übertreten (Matth. XV, 3.).

Es ist eine alte Klage, daß man vor Gerichten die Relizgion so oft nur als ein Mittel zur Erreichung irdischer Zwecke betrachtet, und gerade dadurch die Sittlichkeit zerstört, die man doch zur Erforschung und Begründung der Wahrheit in Unspruch nehmen will (Raabe diss. theol. de jurisjurandi

vero et legitimo usu eiusque ecclesias protestantium deuastante abusu. Lugd. Batav. 1729.). Billig sollte man baber ernstlich barauf benken, die Bahl ber Gide vor Gericht zu vermindern, und sich, wie es in England geschieht, in ben meisten Källen mit bem burgerlichen Gibe zu begnügen, ober doch, nach Beschaffenheit ber Umftande, eine Stufen= folge ber Betheuerungen auf Ehre, Pflicht und Gewiffen, und zulett erst bei Gott felbst, in den Gerichtsgebrauch ein= auführen. Auch sollten Menschen, welchen man, wegen mangelnder Bildung, ober herrschender Unsittlichkeit, feinen religiosen Sinn zutrauen kann, entweder gar nicht, ober boch nach vorhergegangener, grundlicher Borbereitung gur Gibes= leistung zugelassen werden. Und da sich endlich die Richter faum fur competent halten werden, ben Partheien Die nothige Urznei zu verordnen, ober eine schnelle chirurgische Dperation mit ihnen vorzunehmen; so ware es wohl auch angemessen, die Gewissensrührung, oder die Abnehmung ber religiofen Gibe felbst ben Geiftlichen ausschliegend zu überlaffen, da weder ber Beruf, noch die Bilbung und Sprache bes blogen Rechtsgelehrten bazu geeignet fenn kann, die hod)= sten Motive zur Wahrhaftigkeit in der Seele des Schworen= ben zum klaren und lebendigen Bewußtseyn zu bringen. Man bore hieruber die Stimme eines Beisen in de Globig censura rei judicialis. Dresdae 1821. tom. II. p. 129. Baners Betrachtungen über ben Gib, feinen Begrif, 3wed und seine Unwendung. Th. I. Nurnberg 1829.

### §. 97.

Bon bem firchlichen Religionseibe.

Gin eigenthümliches Gepräge trägt der kirchliche Religionseid, durch welchen man seit dem vierten Zahrhunderte das Gewissen der Geistlichen und Staats= diener an das Glaubensbekeuntniß ihrer Parthei zu binden versuchte. Man hat sich zu seiner Empfeh=

lung auf das Al. und M. T., auf die Sorgfalt der Rirchenväter für die Erhaltung der Rechtglänbigfeit, auf das besondere Bedürfniß deffelben in der proteflantischen Rirche, und zulett and darauf berufen, daß selbst bei der Mannigfaltigkeit bestehender Reli= gionsformen doch die Richtung derselben zu einer ge= meinschaftlichen Idee nicht gefährdet sei. Es ist in= deffen auch erwiedert worden, daß der Glaube an die Religion, welche durch und durch die hochste Ge= wissenhaftigkeit ist, nicht an den Gid, als ein noch höheres Princip gebunden sehn könne; daß Christus den Geist seiner Apostel nicht einer bestimmten Lehr= formel unterworfen, sondern ihnen gestattet habe, das Evangelium nach bestem Wissen und Gewissen zu pre= digen; daß die Formeln der tirchlichen Religionsbe= fenntnisse fast in allen Jahrhunderten gewechselt ha= ben; daß der Buchstabendienst der Symbole, den sich die Giferer erlauben, Mißbranche hervorrufe, welche den Gemeinden und Obrigfeiten gleich auftogig seien; und daß die erleuchtetesten Regierungen unter den Protestanten sich seit geraumer Zeit veranlaßt gesehen haben, den symbolischen Religionseid driftlicher und vernäuftiger zu formeln und der Gewissensmarter des Glaubens, zu welcher fein Sterblicher berechtigt ift, für immer ein Ende zu machen. In der That kann man and nur wänschen, daß das überall nach den Grundsätzen Jesu und der Apostel (Joh. VIII, 32. 2. Korinth. IV, 2. XIII, 8. 1. Thest. V, 19.) geschehen möge.

Die Frage, ob ber Religionseid ber Geistlichen und Staatsbeamten auf die symbolischen Bucher des Landes mo-

ralisch zulässig sei, ist schon von Thomasius (de jure principis circa haereticos §. 92. ff.) und Fleisch er (Einleitung zum geistlichen Rechte S. 201.) mit einer Freismuthigkeit besprochen worden, die man in neueren Zeiten nicht mehr zu überbieten vermogte. Beide haben den Oberen des Staates und der Kirche das Necht abgesprochen, diesen Eid zu fordern, und daher auch von Seiten der Lehrer und Diener des gemeinen Wesens die Verbindlichkeit geläugnet, sich diesem Gewissenszwange zu unterwerfen. Wir beschränken uns hier nur auf den Standpunkt, welchen die Oberen der evangelischen Kirche sonst genommen haben, ihre Ansichten zu empfehlen. Hier bieten sich uns aber folgende Besmerkungen dar:

1) Schon nach bem U. T. war es ben Lehrern und Propheten keinesweges erlaubt, zu sprechen und zu weiffa= gen, was ihnen in ben Sinn fam, vielmehr wieß sie ber Gesetgeber auf die Grundartikel von dem einzig mab= ren Gott und von der wirklichen Ordnung der Dinge, und verbot die Abweichung von beiden bei schwerer Strafe (5. Mof. XVIII, 18-22.). Bei ben Pharifaern war es Grundsatz, einen Zaun um bas Gefetzu ziehen, und dadurch willführlichen Schriftauslegungen vorzubeugen. Wer in den Orden der Effener eintrat, mußte schworen, den Buchern der Secte treu zu bleiben (συντηρήσειν έαυτὸν τὰ τῆς ἁιρέσεως ἀυτῶν βιβλία· Josephus de bell. jud. II. 8. 7.), und die Gefellschaft ber Sadducaer lößte sich gerade beswegen auf, weil es ihrem kargen Lehrbegriffe an dem nothigen Berbande des Glaubens fehlte. Seit ben Zeiten bes Maimonibes werden haufig bie Rabbinen an die breizehn UPV oder Fundamen= talartikel gewiesen und versprechen, ihnen mit voller Ueberzeugung (באמונה שלימה) treu zu bleiben.

2) Im N. T. wird die Wahrheit des Evangelii (Gal. II, 14.), der rechte Vortrag der Religions= lehre (2. Tim. II, 15.) und einer gefunden Mo= ral (1. Tim. I, 10.) im Gegensate verkehrter Leh= r en (Upostelgesch. XIII, 10.) nachbrücklich eingeschärst. Aus diesen Vorschriften entstand der Begrif der Orsthodoxie, unter der man sich im Allgemeinen die Resligionswahrheit überhaupt, besonders aber die Reinheit der apostolischen Lehre (ἀγωνίζεθαι ὅπερ τῶν ἀποςολικῶν δογμάτων. Theodoretus in dialog.), und später die Uebereinstimmung mit den herrschenden Symbolen der Kirche dachte, durch die man sich von Kehern, Irrschenden Symbolen

lehrern und Unglaubigen unterschied.

3) Fur die Erhaltung dieser Rechtglaubigkeit wurde schon in den fruhesten Beiten der driftlichen Rirche mit großem Gifer geforgt. Im erften Sahr= hunderte schloß man sich an die Taufformel und furze Glaubensnorm an, aus welcher in ber Folge bas apostolische Symbol entstand. Im zweiten berufen sich Trenaus und Tertullian auf eine Regel ber Bahr= heit und des Glaubens, die einen kurzen Inbegrif ber driftlichen Religion enthielt, und die man nament= lich den Gnostikern mit Ernst und Burde vorhielt. Im britten Sahrhunderte wurde das romische und antioche= nische Symbol herrschende Glaubensregel: im vierten das nicanische, constantinopolitanische und athanasiani= sche, welche lettere in veranderter Gestalt auf unsere Beiten gekommen sind; im funften hielt man sich an bie Unathematismen Cyrills von Alexandrien, das He= notikon bes Beno, bas Sandbuch Augustins und bas Symbol von Uquileia; im fechften an bas Reichs= geset Juftinians von dem acht katholischen Glauben (cod. lib. I. tit. 1.) und an seine Berordnung, sich fchriftlich (λίβελλος μεθ' ὑπογραφης · Novell. 137. c. 2.) ju der firchlichen Rechtglaubigkeit zu bekennen.

4) In der sächsisch zevangelischen Kirche forderten zuerst Luther, Jonas und Bugenhagen im I. 1531. von denen, welche ein öffentliches Zeugniß ihrer Lehrfähigkeit verlangten, das eidliche Versprechen, dem Augsburger Bekenntnisse gemäß zu lehren. Schon in

ber katholischen Rirche bestand in Rudficht auf die Bischöfe und Doctoren ber Theologie eine ahnliche Uns ordnung, die im 3. 1564. von dem Papste Paul IV. auf das Tridentinische Concil bezogen und allen katho= lischen Priestern zur eidlichen Zustimmung vorgelegt wurde. Ein abnliches Bedurfniß fühlten auch die Wittenberger Reformatoren; fie wußten ben Irrthumern ber Wiedertau: fer, Servets, Campans, Schwenkfelds nicht anders zu steuern, als burch die von ben Mitgliedern ber evangelischen Rirche einmuthig angenommene Mugsburger Confession, zu der fich die Wittenberger Theologen noch im J. 1545. feierlich bekannten, und zwar nicht mit der willkuhrli= den Beschränkung, in wiefern sie mit der Bibel über= einstimme, sondern mit der freien Ueberzeugung, und weil sie ber heiligen Schrift gemäß sei und Got: tes Wort enthalte. Gine allgemeine Berpflichtung auf die Bibel wurde nicht genügt haben, sondern nur das Signal zur nahen Auflosung der evangelischen Rirche gewesen senn. Dieses Bedürfniß einer leitenden Lehr= norm sei noch jett in ber protestantischen Kirche fühl= bar. Der Rationalism und Pantheism, die historische Rritik der Bibel und ber Kanatism ber mystischen Traumer nehme fo machtig überhand, daß biefen Berirrungen nur durch die Autorität einer öffentlichen Glaubensform gesteuert werben fonne.

5) Ganz ungegründet sei endlich die Befürchtung, daß man durch diese rein conservative Maasregel den Fortschritten der religiosen Bildung des Zeitalters in den Weg treten wolle. Im Gegentheile werde durch sie die bestehende Mannigfaltigkeit der vorhandenen Religionsformen geschützt. Es sollen durch sie nur revolutionare Resormen verhütet werden; im geschichtlichen Zusammenhange mit den Bekenntnissen der Wäter soll sich die protestantische Kirche sortbilden, wie das schon Vincenz von Lerins am Schlusse seines Commoniztorium von der allgemeinen christlichen Kirche sordere.

Nur dadurch werde eine concentrische Richtung aller christzlichen Parteien zu dem Joeale des Glaubens und der Liebe (Ephes. IV, 13. ff.) ermöglicht, während ohne eine feste Lehrnorm die Gemeinden sich zerstreuen wurzben, wie Heerden, die keinen Hirten haben.

Wie beruhigend indessen diese Grunde, und namentlich der lette, für gewissenhafte Lehrer der Kirche senn mögen, so sind sie doch, da hier Alles auf die Weisheit einzelner Oberbehörden ankommt, zur Vertheidigung des symbolischen Religionseides nicht geeignet, und haben daher auch Erwieder un gen hervorgerufen, welche wohl beherzigt zu werden verdienen. Man kann nemlich einwenden, daß sich

- 1) Alles in der Welt der Macht des Eides unterwerfen laffe, nur ber Glaube nicht, welcher felbst eine leben= bige Erfassung Gottes und ber Bund eines guten Gewiffens mit Gott ift (1. Petr. III, 21.). Bas mur: ben Euther und Melanchthon gefagt haben, wenn fie gewußt hatten, daß ihre Bekenntnisse, Upologien, Urtifel und Ratechismen, an welchen sie, als Arbeiten ber Gile, selbst unaufhörlich besferten, nach ihrem Tobe zu stabilen Lehrnormen ber neuen Kirche erhoben werden follten! Genien von folcher Schwungkraft wurden biefe Servilität aborirender Nachtreter, welche bie Gemuther ber Nachwelt umzäunen und ben freien Regungen bes gottlichen Geistes ber Wahrheit unzugänglich machen follte, ohne Zweisel mit bemselben Unwillen verworfen haben, ber sich des ersten Reformators bemachtigte, als er horte, daß ein Theil der Evangelischen so feig mar, sich Lutheraner zu nennen, ober boch nennen zu lassen.
- 2) Als Jesus die Erde verließ, schien das dringendeste Bedürsniß eines geschriebenen Symbols vorhanden zu seyn. Statt dessen verwieß er seine Apostel, welche damals doch selbst noch halbe Juden waren, auf die Taufformel, die beiden Grundartikel des Evangelium (Euk. XXIV, 47.) und den heiligen Geist, der sie in alle Wahrheit leiten werde. Unter diesen Männern, welchen

die Vorsehung in der Folge den gelehrten und selbstedenkenden Paulus zugesellte, wuchs das Senskorn des geistigen Messianism zu einem Baume auf, der seine Zweige über alle Welttheile ausbreitete. Wenn nun Christus und seine Apostel jeden symbolischen Schulzwang des Glaubens verschmähten, kann es dann wohl ihren Nachfolgern geziemen, ein Joch aufzulegen, welches die Nachwelt eben so wenig zu tragen vermag, als es die Vorwelt vermogte? Gegen solche Stereotypen des Glaubens hat sich Niemand stärker und nachdrücklicher, als Paulus, verwahrt (2. Kor. III, 3. Galat. V, 1.). Zuzgleich lehrt

3) die Geschichte der Symbole, daß ihr Unfeben nur vorübergehend war und mit jedem Sahrhunderte wechselte. Sie gingen alle aus der Taufformel bervor und muffen alle wieder zu der evangelischen Ginfachheit desselben zurudführen, weil Alles, was die kirch= liche Dogmatik, von der antiochenischen Formel an bis auf die Anathematismen des Cyrill von Alexandrien darauf bauete, nur Metaphysik der Schule ift, die von bem Geiste der Bahrheit nicht immer anerkannt und bestätigt wird. Der Zeitraum von mehr, als hundert und funfzig Sahren, welcher zwischen ber Augsburger Confession und dem Calovischen Neusymbol des Consensus repetitus verfloß, der als eine Fehlgeburt verschwand, bietet dem Muge bes aufmerksamen Beobachters biefelbe Erscheinung bar. Gin bem Beifte ber Beit entfrembetes und in sich selbst verfallenes Symbol kann aber eben fo wenig wieder in das firchliche Leben ber Gegenwart eingeführt werden, als die peinliche Halsgerichtsordnung Carls des funften in unsere Gerichtshofe, wie brauch: bar sie auch in ihrer Zeit gewesen senn mogte. Daber fommt es benn, baß

4) der unbeschränkte Gid auf die symbolischen Bucher Giferern und Altgläubigen einen scheinbaren Schutz vielfacher Migbräuche gewährt, die den Gemeinden und Obrigkeiten gleich anftogig und beschwerlich find. Die tieffte Berabwurdigung der menschlichen Ratur, die bis zur Verzweiflung und zum Gelbstmorde führt; bas mögliche Abläugnen ber sittlichen Freiheit, welches ben Menschen in ein Thier verwandelt; Die große Gewalt des leibigen Teufels, ber uns jeden Biffen aus bem Munde und jeden Thaler aus dem Beutel nimmt; bie ungemeffensten Schmahungen des Oberhauptes ber romischen Rirche, welcher boch gleiche Rechte unter uns eingeraumt find; offener Zadel ber Fürsten, wenn sie Mungen mit ihrem Bilde, mit bem Wappen ber Raute und bes Lowen schlagen laffen (Catech. major, orat. dom. prec. 4.), und viele andere Ungebührniffe finden eine Freistätte in dem Buchstaben der Symbole, welchen zwar die offentliche Meinung verwirft, bas Vorurtheil und ber Gigensinn Gingelner aber ftarrglaubig fur feine Berirrungen anruft. Das beklagenswerthe Schisma ber Roffolniken in der griechischen Kirche muß sich unvermeidlich auch in andern driftlichen Gemeinden erneuern, wenn die Behörden es verfaumen, auf die Zeichen der Beit zu achten, wie es Christus geboten hat (Matth. XVI, 3.). Glucklicherweise ift bas

5) schon von den erleuchtetesten Regierungen unter den Protestanten geschehen. In Sachsen hat der Eid auf die symbolischen Bücher seit länger, als dreißig Jahren die historische Nichtung erhalten, die schon der Eingang der Eintrachtssormel-angedeutet und bezeichnet hat. Die, wenn schon mehr thatsächlich, als dogmatisch vollzogene Gemeinschaft der protestantischen Kirchen hat doch die Folge gehabt, daß die zu schrosse Bestimmung einzelner Lehrsätze sehr gemildert wurde. Nach einer ofssciellen Erklärung des würdigen Gellerier in Genficiellen Erklärung des würdigen Gellerier in Genfischen, als hundert Jahren abgeschaft und durch die Verpslichtung auf die heilige Schrift ersetzt worden, jestoch mit ausdrücklichem Vorbehalte der Disciplin,

ohne welche die freie christliche Kirche nicht bestehen kann. Die Folgen dieser Anordnung für Eintracht und Pietät haben sich nach dem einstimmigen Zeugnisse aller Theoslogen des Canton als höchst ersprießlich bewährt. Auch unter uns sind ähnliche Stimmen und Vorschläge laut genug geworden; eine Verpslichtung der Lehrer scheint nothwendig, und zwar auf gewisse Grundsähe des Glaubens und der Pslicht die man nicht umgehen kann; aber die Regel Augustins: "in dem Nothwendigen Einheit, in dem Zusschlag geben. Was weiter geregelt wird, ist vom Uebel.

Seckendorf historia Lutheranismi lib. III. §. 64. Walch introductio in libros ecclesiae Lutheranae symbolicos. S. 940 ff. Walche Ginleitung in die Streitigkeiten ber evangelisch-lutherischen Rirche Th. II, S. 154. ff. Rein= bards Suftem ber driftl. Moral, &. 355. m. Fortbildung bes Chriftenthums zur Weltreligion. Zweite Balfte, zweite Ubtheilung. Leipzig 1835. S. 110 ff. Johannfens allfeitige wissenschaftliche Untersuchung der Rechtmäßigkeit der Berpflichtung auf symbolische Bucher und die Augsburg. Confession insbesondere. Altona 1833. S. 644 ff. Melanchthon redivivus, ober ber ideale Beift des Chriftenthums. Leipzig 1837. S. 135 ff. - Much Brauns, Domcapitulars in Trier, freundliche Besorgniffe fur die Gewissensfrei: heit unferer Kirche (System ber christkatholischen Kirche, Th. I. Trier 1834. S. 392 f.) werden nun die zu munschende Beruhigung finden.

### §. 98.

## Bon Gelübben.

Verwandt mit dem Eidschwure sind die Gelübde, oder feierlichen Zusagen künftiger Leistungen, zu welchen man sich bedingungs= weise gegen Gott verbindlich gemacht hat.

In der alten judischen und heidnischen Welt unter= schieden sie sich von den freiwilligen Opfern und Geschenken durch den Vertrag oder die Bedin= gung, an welche man anthropomorphisch seine Bufagen gefnnpft hatte, und waren folglich Sandlungen eines aberglänbischen und verwerflichen Cultus. Die alte driftliche Rirche nahm nun zwar hieran keinen Theil, ließ aber dafür überverdienstliche Sand= lungen als fromm und Gott wohlgefällig zn, und beschwerte dadurch das frante Gewissen mit flösterli= chen und andern Gelübden, welchen die wahre Religion nicht minder die Weihe der Pflicht verfagen muß. Der Mensch fann und soll Gott nichts ge= loben, was ihm nicht geboten, oder zugelaf= fen ift, Seine Gelübde haben daher eine gedoppelte Seite; als Worfage etwas zu thun, oder zu unterlas= fen, was an fich erlanbt, oder pflichtmäßig ift, find fie zuläffig, so jedoch, daß sie nur in dem letten Falle unerläßlich, in dem erften hingegen, weil fich hier die Umstände wesentlich andern und die Ginfichten des Gelobenden heller und richtiger werden fonnen, allerdings widerruflich find. Dagegen bleiben Gelübde verwerflich, wenn sie Gott ver= tragsweise und unter einer willführlichen Bedingung geleistet werden, Pflichten gegen uns und Undere beleidigen, oder doch die Döglich= feit überver dien ftlicher Handlungen vorans= seten, wodurch dem Aberglanben und dem Fa= natism unmittelbar der Weg gebahnt wird.

Unter einem Gelübbe (773, evzh, votum) bachte sich bie alte Welt der Heiden und Juden ein Versprechen, wel-

ches man ben himmlischen Mächten unter ber Bedingung ihres Beistandes in einer wichtigen Ungelegenheit leistete, ober durch deffen Erfüllung man ihnen vorzugsweise gefällig werben wollte. Diese Busagen trugen haufig bas Geprage ber Bestechung und arteten bann bei ben Beiben in offene Gewohnheit aus, fo, daß man Jungfrauen zu schänden (Justini histor. XXI, 3.), oder Menschenopfer barzubringen versprach (Curtii histor. Alex. IV, 3.) Moses, ber auf Gelübde fonst keinen hohen Werth fest (5. B. XXIII, 23.), gedenkt ber Verbindung berselben mit dem Gibe, und em: pfiehlt bann auch ihre Erfullung als eine Pflicht gegen Gott mit ben nothigen Ginschränkungen (4. B. XXX, 11.) Nach feinem Gesetze war nicht nur das Monchsgelubde der Nasiraer (4. Mof. VI, 2.), fondern auch eines unbestimmten Opfers (ber Tochter des Jephtha, (Richter XI, 38.) zuläf= sig, wie benn bereits Abraham sich fur verbunden hielt, fei= nen Sohn zu opfern (1. Mof. XXII, 1. ff.). Im N. T. hat zwar Chriftus jedes mit dem Gebote Gottes streitende Gelübde für verwerfliche Satung erklart (Matth. XV, 4.), jedoch die freiwillige Chelosigkeit und Urmuth (Matth. XIX, 12. 21.) zugelassen, wie benn zu seiner Beit noch bas jubische Gelübbe des Nasiraetes von Johannes dem Taufer (Matth. III, 4.) und Paulus (Upg. XVIII, 18.) beobachtet wurde. Auf diese Stellen berufen sich die altern Moralisten ber kotholischen Kirche, die Behauptung zu begründen, bas driftliche Gelübde fei ein Gott geleiftetes Berfprechen, bas Gute, oder Beffere zu thun, welches im Befete nicht verordnet sei (Ligorii theol. moralis tom. II, p. 58. Sattleri ethica p. I. p. 221. s.). Gie rechnen hie= ber das Gelübde der Chelosigkeit, der Urmuth, des Gehorfams und noch Ginige auch der Welt- und Gelbstver a chtung (sperne mundum, sperne alios, sperne te sperni), von welchen allen nur das Dberhaupt der Rirche entbinden konne. Mun kann man zwar allen diefen Zusagen die Möglichkeit einer sittlichen Abzweckung nicht absprechen, wie bas nament= lich von bem Colibate gilt, welchen Paulus selbst unter ge=

wissen Berhaltnissen burch sein Beispiel empfiehlt (1. Korinth. VII, 26.). Gine allgemeine und beharrliche, oder unwider: rufliche Verbindlichkeit aber liegt in bem Versprechen jener Leistungen keinesweges, weil sich Niemand eine Pflicht auflegen kann, die ihm nicht bereits vorher durch das Gesetz des Glaubens vorgschrieben worden ist (Galat. V, 6-14.); baher es lediglich dem Gewiffen, ober ber fittlichen Gelbftbeherrschung jedes Ginzelnen überlaffen werden muß, inwiefern er fich zur Erfullung feiner Bufage verbunden erachte (Schrei= bers Lehrbuch der Moraltheologie, Th. II, Abth. 1. S. 236. ff.). Es lagt fich wohl denken, daß man in feierlichen Mugenblicken und bei einer ernften, ober eraltirten Stim= mung des Gemuthes sich und einem Underen, ja fogar einem Berftorbenen eine gewisse Zusage leifte: d. B. nicht mehr Tabak zu rauchen, zu tangen, zu fpielen, farkes Getrank zu fich zu nehmen, zu heirathen, oder fich in wilde Geschlechtsverbindungen einzulaffen. In dem Begriffe des Gelübdes liegt also nicht nur die Zusage, etwas Willkührliches zu leiften, oder abzuthun, wie Reinhard ausschließend will (Moral §. 352.), sondern ein feierliches Bersprechen überhaupt, etwas zu thun, oder zu unterlaffen, wodurch man feine Chrfurcht gegen Gott beweisen will (la Placette essais t. V. p. 311. sur le voeu). Nach diefer Unficht zerfallen die Gelubbe in sittliche und unsittliche. Ein sittliches Ge= lubde ist dasjenige, welches in dem Borsage besteht, etwas an fich Erlaubtes, ober Pflichtmäßiges zu thun, ober zu un: terlaffen. Da indeffen in dem Erlaubten nur das Merkmal bes Moralischmöglichen, nicht aber bes Sittlichnothwendigen liegt; so konnen solche Gelubde da, wo hohere moralische Momente des Handelns eintreten, ohne Berletzung des Ge= wissens wieder aufgehoben und als nicht geschehen betrachtet Man denke sich, daß Jemand seiner Rirche im Stillen einen filbernen Relch gelobt, oder bag er, von einem wilden Pferde abgeworfen, es feierlich betheuert (verrebet, verschworen) hat, nie mehr ein Roß zu besteigen; er ist ohne Zweifel von beiden Zusagen vollkommen entbunden, wenn

burftige Eltern jenes Geschenk in Unspruch nehmen (Matth. XV, 4.), oder wenn er bei großerer Fertigkeit, in der Runft, bie Pferde zu bandigen, mit Buversicht hoffen barf, einer ähnlichen Gefahr zu entgehen. Ift hingegen bas Gelübde nicht nur erlaubt, sondern auch pflichtmäßig, so fann es nicht erlassen, ober widerrufen werden, weil es überall nicht in der Macht und Willführ eines Wenschen fieht, Undere von bem zu entbinden, mas ihnen Gott filbst burch ihr Gewissen geboten, oder verboten hat. Wer daher in irgend ei= ner Verlegenheit, welche der Gunde zu folgen pflegt, Gott und seinem befferen Gelbst gelobt hat, nie mehr zu lugen, ober fich zu betrinken, der wird bei dem Ruckfalle zu diefen Bergehungen doppelt ftraflich, weil zu der allgemeinen und an fich ichon unverletlichen Berbindlichkeit, jene Sandlungen zu unterlaffen, noch der feierliche Vorsatz fam, der nur durch eine strafliche Treulosigkeit gebrochen werden konnte (Pfalm LXXVI, 12. Luf. XII, 47.) Mehr, als beffere Borfate find alfo, genau genommen, alle Gelubde nicht; nur ber Leichtsinn, mit bem man fie fo haufig vergißt, macht es zuweilen nothig, jene Ent= schließungen betheuernd und gelobend zu verftar= fen, aber auch nur folang, bis man aus voller Ueberzeugung gern und frendig thut, was recht ift. Der Fromme ift fich felbst ein Geset, und bedarf baber auch keines Gelübdes, Gott wohlgefällig zu werden (1. Tim. I, 9.). Im U. T. find Gelubbe noch verfassungsmäßig; im M. kommen sie nur noch als Ueberbleibsel bes Judenthums vor. Noch jest wird man sie vorzugsweise nur in der Mitte berjenigen Familien, oder Gemeinden finden, die ber Berrschaft des Aberglaubens unterworfen find und von gewinn= füchtigen Prieftern geleitet werden.

Dieser Bemerkung gemäß kann der Sittenlehrer sich nicht berufen suhlen, Gelübde zu empfehlen, sondern sie nur durch bestimmte Regeln und Vorschriften zu leiten und sie dem Einflusse der Einfalt, Gewinnsucht und Schwärmerei zu entziehen. Es sind baher alle Gelübbe zu verwerfen, welche

- 1) bedingungsweise und in Form eines Bertrages mit Gott eingegangen werden wolzlen: z. B. wenn du mich aus dieser Gesahr errettestest, will ich eine Kirche bauen, oder eine Schule stiften. Denn ob man schon sich selbst, oder Anderen etwas bedingungsweise zusagen kann; so darf dieses doch bei dem Herrn unseres Schicksals nicht geschehen, weil er unseres Dienstes nicht bedarf (UG. XVII, 25.), wir aber unbedingt verpslichtet sind, uns seinen Fügungen zu unterwersen (1. Petr. V, 6.). Das Gelübde Jephtha's, dem Herrn ein Brandopfer zu bringen, wenn er die Ammoniter in seine Hände geben werde (Richter XI, 30.), ist also schon der Form nach verwerslich. Noch tadelnswerther sind Gelübde, welche
- 2) zur Abbüßung eines begangenen Frevels übernommen werden, und doch weder Sühne, noch Besserung bewirken. So gelobte ein piemontesischer Gras, der seinen Freund im Zweikampse getödtet hatte, aus Mißverstand der Stelle Luk. I, 20. f., lebenslängeliches Stillschweigen, welches er nicht gebrochen hat (Mémoires de Constant sur la vie privée de Napoléon. Paris 1830. t. VI, p. 362. s.). So reiste der Trappist Geramb nach Ferusalem, das heilige Grab zu küssen, weil die Elsasser Juliusmänner (1830) sein Kloster zerssicht hatten. Andere Beispiele von einem vornehmen Epikuräer, der an einem Bußtage gelobt, keine Rationalisten, oder als vorhin überfreisinniger Libertin keine Mystiker zu versorgen. Die menschliche Thorheit wechsselt nur die Farben des Aberglaubens, aber sein Wesen nicht. Eben so unlauter sind Gelübde, welche
- 3) irgend eine Selbstpflicht verletzen, sie sei nun mittelbar, oder unmittelbar. So kann man fragen, ob Paulus, an dessen Nasiräatsgelübde sich kaum zweifeln lässet (Upostelgesch. XXIV, 18. hyviouekoor), denselben

Fehler, den er an dem Petrus tadelt (Gal. II, 14.), nicht felbst begangen habe, als er sich, durch fein Belubde im Gewiffen gebunden (dedeuerog nrevuati Upo: stelgesch. XX, 22.), nach Jerusalem in große Gefahr begab? Dieser Borwurf laßt sich nun zwar durch die Bemerkung abwenden, daß er biefe Reise in ben Ungele= genheiten seiner Gemeinden und in seinem Berufe unternommen, folglich fein Leben helbenmuthig an eine hohere Pflicht gefeht habe (Upostelg. XX, 24.). Dafür wurde es entschieden tadelnswerth fenn, wenn Jemand ben Rath, ehelos zu bleiben, den derfelbe Apostel aus subjectiven und auf blogen Zeitansichten bernhenden Grunben ertheilt (1. Kor. VII, 7.), in ein Gelübde verman= deln und sich da, wo er Ursache findet, es zu berenen, boch im Gewiffen gebunden achten wollte, ihm unverbruchlich treu zu bleiben; benn da Gott felbst ben Ghe= ftand eingesetzt und jeden mannbaren Menschen zur gefetlichen Fortpflanzung feines Geschlechtes berufen hat, fo ift es Betrug und heuchlerischer Irrmahn (1. Tim. IV. 2. f.), den die Ordnung Gottes ftorenden Colibat als Tugend zu betrachten und sich die Beharrlichkeit in einem thorigten Vorsatze noch zum Verdienste anzurech: nen. Buther hat sich daher durch die Aufhebung des aberglaubischen Gelübdes ber Chelvsigkeit, welches man, thorigt genug, ein Gelübde ber Reuschheit nannte, Die nicht in ber Unterbruckung, sondern in ber weisen Befriedigung des Geschlechtstriebes besteht, ein Berdienst um die religiose Sittlichkeit und um die Menschheit erworben, welches nur der Blodfinn zu verkennen und und im knechtischen Kanatism zu laftern magt. Es find folglich auch

4) diejenigen Gelübde unzulässig, die mit den Reche ten Underer und den aus ihnen hervorgehenden Rächstenpflichten nicht bestehen können. Indem Jesus den Grundsatz ausspricht, daß kein Gelübde, dem Tempel ein Geschenk zu widmen, moralische

Berbindlichkeit hat, wenn die Pflicht der kindlichen Dankbarkeit gegen- bedürftige Eltern baburch gefährdet wird (Matth. XV, 5.), verwirft er auch umgekehrt bie Gelubde ber Eltern, ihre Kinder, ohne ihre Ginwilligung, einem bestimmten Berufe zu widmen, sie willführlich ju verheirathen, oder fie durch vermeinte fromme Schen: kungen in dem ihnen schuldigen Erbe zu verkurzen. Noch viel verwerflicher ist die graufame Aufopferung der Toch= ter des Jephtha (Richt. XI, 38.), die man aus guten Grunden mit der fanatischen Ermordung der Iphigenia in Aulis verglichen hat, und die sich nicht einmal burch die fromme Ginfalt des Gileatiders entschuldigen laßt, weil er aus der Geschichte Abrahams miffen konnte, daß Gott die Bersuchung zum Opfer eines Kindes migbilligt, wenn sie schon als hingabe bes Theuersten einen fittlichen Werth zu haben scheint (1. Mof. XXII, 12.). Bulett find

5) auch diejenigen Gelübbe zu tabeln, welche bie Mog= lichkeit überverdienstlicher Handlungen voraussetzen. Denn da Gott jeden Menschen in eine Lage verfeht, wo feiner eine bestimmte, burch feine Berhalt: niffe gebotene, Pflicht wartet; fo kann ihm auch nichts weiter obliegen, als das und nur bas zu thun, was der Berr gebietet (But. XVII, 10.). Wer mehr leiften will, als was ihm verordnet ift, verrath einen scheinheiligen Dunkel (Rol. II, 18.), überschreitet feinen Chriftenberuf (Ephef. IV, 16.) und wird ein Menschenknecht, ber ben Preis seiner Erlosung nicht zu schätzen weiß (1. Ror. VI, 20.). Wem die Satzung mehr gilt, als bas reine Wort Gottes, die Kirche mehr, als Glaube und Bewiffen, und ber Cultus mehr, als die Religion, ber fett sich durch seine Geistesunmundigkeit auch unaufhörlich ber Gefahr aus, Gott burch unwurdige und thorigte Gelübde gefallen zu wollen (Soh. XVI, 2.); er weicht von ber weisen Stufenfolge seiner Pflichten, um auf ber

Scala santa zu Rom hinauf und herab zu knien (Gal. III, 1.).

Man vergleiche über die Gelübde der Hebräer: Bauers Beschreibung der gottesdienstlichen Versassung der Hebräer. Leipzig 1805. B. I, S. 314 ff. und Michaelis mosaisches Necht, §. 144 f. Ueber die Gelübde der Griechen: Potters griechische Archäologie, übersetzt von Nambach, Halle 1776. B. II, S. 317 f. Ueber die Gelübde der Nomer: Adams rom. Alterthümer, von Meyer, Erlangen 1806. B. I, S. 569 f. Morus theol. Moral. II. 117 ff. Luthers Auslegung des Evangelii von den drei Königen, §. 254 ff. in s. Werken Th. XI, S. 540 ff. bessonders aber sein Urtheil über die geistlichen und Klostergelübde v. J. 1522 in s. Werken, Th. XIX, S. 1808 ff. Confess. August. ab mut. art. 6. de votis monasticis. Melanchthon de votis monasticis, im corpus doctrinae. Leipzig 1572, S. 217 f.

### §. 99.

Von dem Tadel Gottes und dem Mißbrauche seines Namens.

Mit der Chrsnrcht gegen Gott streiten der Tadel Gottes und seiner Vorsehung, der Mißbrauch seines Namens, der Meineid und die
Gotteslästerung; auch muß der Entweihung
heiliger Gegenstände hiebei gedacht werden.
Viele tadeln die Weltregierung Gottes, mit
der sie unzufrieden sind, ans Unwissenheit und Stolz,
und beweisen dadurch ihre Rurzsichtigkeit, ihre Undankbarkeit und ihren Ungehorsam. Wieder Andere
mißbrauchen den Namen Gottes zu unwürdigen Schwären, oder ungerechten und lieblosen Verfluchungen, und geben in beiden Fällen einen

Leichtsinn und eine Anmaßung zu erkennen, die der Weisheit und Majestät des höchsten Weltregenten zu nahe tritt.

Ganz unvereindar mit der unmittelbaren Pflicht der Chrerbietung gegen Gott ift ber Zabel feiner Borfe= hung, ober bas Murren gegen Gott (2. Mof. XVI, 8. 1. Kor. X, 10.), durch welches Biele ihre Ungufrieden= beit mit seinen Führungen aussprechen. Entweder erlauben sie sich kuhne und vermessene Urtheile über ben Plan und die Ordnung Gottes in der Natur, wie Konig Alphons von Castilien, ber sich erkühnte zu sagen, er wolle, wenn er Schöpfer ware, eine viel beffere und vollkommnere Welt in bas Dasenn rufen; ober sie klagen unter ben Leiden bes Lebens, daß Gott sie hart und ungerecht behandle (Siob VI, 2 ff.); ober fie verzweifeln an ihrem Schickfale und brechen in Verwunschungen ber Verzweiflung aus (Siob III, 3 ff.). So berichtet Sueton, an bem Todestage des Germanicus habe bas romische Bolk Steine nach ben Tempeln geschleu: bert, die Altare umgesturzt, die garen auf die Strafe geworfen und neugeborne Rinder ausgesett, um ben Gottern feine Unzufriedenheit zu erkennen zu geben (vita Caii Caligulue c, 5.). Die Quellen diefer Unzufriedenheit liegen fast immer in der Unwissenheit, die es vergißt, daß die Ab= sichten Gottes mit dem Menschengeschlechte nicht auf die Befriedigung finnlicher Bunsche, sondern auf feine geistige Beredlung gerichtet find (2. Petr, I, 4.); in bem Stolze, der sich einbildet, ein größeres Gluck verdient zu haben, und fich gegen Gott emport, wenn seine Bunsche nicht erfüllt werden (Jon. IV, 1.); in der Tragheit, die von ihren Rraften keinen Gebrauch macht und doch fordert, daß auch ohne sittliches Streben bas Schicksal sich mit ihren Neigungen befreunden soll. Hieraus erhellt schon die Unsittlichkeit biefer Gesinnung, ba wir überhaupt fein Recht haben, von Gott etwas zu fordern, fondern auch ein beschränktes Bohlfeyn als ein unverdientes Geschenk seiner Bute betrachten

muffen (Rom. IX, 21, XI, 34.); ba ferner unfere Wunsche und Begehrungen nicht felten blind und verkehrt sind, folglich auch ihre Erfullung und nur schaden, aber nicht nugen wurde (Matth. XX, 22.); da überdieß Leiden, Prufungen und Unfechtungen den Menschen erft lautern und fur mahre Freude empfänglich machen (Rom. VIII, 17 f. Jakob. I, 12.); und zulett der Ausgang unferes Schickfals, von dem wir nur einzelne Bruchftucke überseben (Siob XXVI, 14.), und Gottes Beisheit und Gute immer in dem schonften Lichte zeigt (1. Kor. X, 13.). Der Optimism (nil mundo melius, Cicero) welcher von bem rechten Glauben an Gott und seine Vorsehung unzertrennlich ift, hat schon unter ben beidnischen Philosophen große Vertheidiger gefunden, und stellt sich noch mehr jedem denkenden Christen als hochste speculative und praktische Ausgabe bes Lebens bar. Wenn baber ber kubne Tabler Gottes, aufmerksam auf Die Schwäche feines Berftandes, mit feiner sittlichen Bestimmung und bem wahren Gute vernünftiger Befen vertraut wird, auch den 3med ber Leiden (Pred. Sal. VII, 4.), die weise Erziehung jedes Einzelnen zur innern Bollendung (2. Theff. II, 13.), feinen bisherigen Genuß unverdienter Wohlthaten erwägt und fich erinnert, wie beschämt und reuevoll der Ungufriebene zulett auf fein eitles Beginnen zurudfieht (Siob XLII, 3.); fo wird er in allen diefen Betrachtungen wirkfame Mittel gegen seine Thorheit finden. Rur ber Engherzige und Entartete verkennt die weise Ordnung ber Welt und will lieber tie Gottheit beffern, als fich felbit. Beral. Seneca epist. 107. Leibnigens Theodicee S. 194. Porfch= te's Einleitung in die Moral S, 222 ff.

Mit der Chrfurcht gegen Gott kann aber auch der Mißbrauch des gottlichen Namens nicht bestehen, welchem Moses mit weisem Ernste ein eigenes Gebot gewidmet hat (2. B. XX, 7.). Er außert sich auf eine dreifache Weise. Einmal durch ein unzeitiges Berufen auf Gott, wenn man da, wo der Lauf der Gedanken und des Gespräches nur auf die mittelbaren Ursachen eines Ereignisses hinführt,

doch aus Einfalt, oder Ufterreligiositat von besonderen Beweisen der Huld und Gnade Gottes fpricht. Go giebt es Menschen, Die bei jeder Speise, Die sie genießen, bei jedem Mittagsschlafe, selbst bei Vergnügungen und bei bem Spiele ben Namen Gottes im Munde führen und badurch Underen austößig werden, wenn sie auch keine Spotter find. Ferner burch Schwure, oder leichtsinnige Betheurungen; dem roben und ungebildeten Menschen ift es eigen, bas Beilige wegzu: werfen (Matth. VII, 6.), und frivole Gedanken, die in fich feine Rraft und feinen Werth haben, durch das Herabzieben des Gottlichen zu ihrer Nichtswurdigkeit wichtig zu ma= chen. Gemeine Lugner, die es wiffen, daß sie feinen Glauben finden, ftogen haufig die feierlichsten Schwure aus, um bas Vertrauen Underer zu ihrer Wahrhaftigfeit zu ersturmen, das fie gerade durch diese vermeffene Budringlichkeit auf im= mer zerstören. Der Mißbrauch des gottlichen Namens auffert sich endlich auch durch Fluche, oder Berwünschungen, welche Gott an den Menschen vollstrecken foll. Zwar giebt es einen verdienten Fluch, den Gott felbst über den Gottlosen ausspricht (Spruchw. III, 33.) und ben bie Manner Gottes durch Wort und That oft genug den Frevlern verfundigen (Matth. XXV, 20 ff. XVIII, 6. Apostelg. XIII, 11.). Aber bei ben bestimmten Borschriften des n. E., nie zu fluchen, sondern nur zu fegnen (Matth. V, 44. XII, 14.) fordert die Unwendung Diefes gottlichen Strafge= setzes im wirklichen Leben die größte Borsicht. Sierony= mus hat daher felbst den Apostel Paulus getadelt, daß er im Schmerzgefühle einer erlittenen Mighandlung den Sohenpriester verfluchte (Apostelg. XXIII, 3.). Euther hat sich bei seinem Einzuge in Worms (J. 1520), wo ein Monch drohte, ihn mit den Bahnen zu zerreißen und dann mit blu= tendem Munde eine beilige Meffe zu lefen, durch eine fraf tige Erwiederung in seiner Weife mit einem abnlichen Vorwurfe beladen; und die Ranzelfluche der Eiferer aus allen driftlichen Partheien, die fich von ihrem Strafeifer nicht selten einen nicht minder leidenschaftlichen und unfertigen Nießbrauch erlauben, fallen bemfelben Urtheile anheim. Golche

Verwünschungen treffen nicht (Sprüchw. XXV, 2.), beweisen nur die ungerechte und menschenfeindliche Gefinnung bes Zeloten, und greifen in die Nichtergewalt Gottes mit einer tropigen Eigenmacht ein. Man bat bemerkt, bag bie Effimos, Gronlander, Turken und Mauren gar nicht, die Deutschen, Eng. lander und Ruffen hingegen häufig fluchen, und daß sich unter biefen wieder Fuhrleute, Matrofen, Jager, Goldaten und Lastträger burch grobe Irreligiositat in ihren Bermun: schungen auszeichnen. Gin beutlicher Beweis, bag Stolz, Brutalitat, Trunkenheit, bas Uebergewicht mechanischer Rrafte und Zalente, so wie die Beschwerden und Gefahren eines niedrigen Berufes an diefer Unart großen Untheil ha= ben. Nach diesen Bemerkungen läßt sich die Unfittlich= feit aller biefer Sandlungen mit leichter Mube nachweifen. So ift die frommelnde Berufung auf Gott in den gewohnlichen Unterredungen ein Ausdruck ber Unwiffenheit und Seuchelei, da es sich von selbst versteht, daß wir Alles von Gott haben, und man bei Unterhaltungen über ben Lauf und Wechsel der Natur nicht unberufen seinen Glauben und sein religioses Gefühl einmischen soll. Noch verwerflicher find leichtsinnige Schwure (Matth, V, 34); benn wenn es schon unweise ift, Rleinigkeiten bei feinem Leben und fei= ner Seele zu betheuren; wie viel unwurdiger muß es fenn, Erdichtungen und flüchtige Ginfalle an ben Gedanken der bochften Majestat zu knupfen, und badurch eine Geringschat= jung des Beiligen an den Zag zu legen, welche bald eine entschiedene Irreligiositat zur Folge hat! Flüche endlich find nicht nur Beweise des Menschenhasses, sondern auch ein freventlicher Eingrif in bas Richteramt Gottes (Rom. XII, 19.), bem man vorschreiben will, wie er und und Undere strafen und zu Grunde richten foll. Ift es nun ichon tadelnswerth, Un= bere zu richten (Matth. VII, I.) welche Uhndungen wird sich nun erst ber bereiten, ber es magt, bem bochsten Michter ein Strafurtheil aufzutragen, welches bie Berblendung befchloffen und der wilde Ungestum ausgesprochen bat! Man vergl. Buthers Auslegung ber Epistel am zweiten Sonntage nach

Epiph. (Werke Th. XII, S. 470 ff.), wo er von erlaubten und unerlaubten Flüchen handelt, mit Melanchthons kurzer Erklärung des zweiten Gebotes im corpus doctrinae S. 325 f.

### §. 100.

Von dem Meineide, der Gotteslästerung und der Entweihung heiliger Gegenstände.

Noch mehr wird die Chrerbietung gegen Gott durch den Meineid und die Blafphemie verlegt. Unter jenem verstehen wir die Treulosigfeit im Schwure, sowohl die offene, als die schlane und heimliche, es sei bei Giden über Thatsachen, oder Ver= sprechungen; in jedem Kalle ift fie ein Berbrechen gegen den Staat, das Gewiffen und gegen Gott felbit, wel= ches Chrlosigkeit und schmerzliche Rene zur Folge hat. Mur die Blasphemie, oder Lästerung der höchsten Vollkommenheit übertrift diese Dis sethat noch an Ruchlosigkeit, wenn ihre Schuld nicht durch die wahrscheinliche Verrücktheit des Schmähenden gemildert wird. Die Entweihung heiliger Gegenstände aber, welcher im D. I. nur in Beziehung auf die Wundergaben, die Tanfe und das Abendmahl gedacht wird, ge= winnt eine gang andere Ausicht in der fatholischen und protestantischen Rirche, weil in jener zwischen 3deen und Zeichen eine fakramentirlich = phy= sische, in dieser aber unr eine symbolische Gemeinschaft eintritt, wodurch das Sacrilegium feinen peinlichen Charafter verliert und nur den Ver= legungen mittelbarer Religionspflichten ans beimfällt.

Es ist merkwurdig, bag ber Begrif bes Meineibes in bem alteren und neueren Rechte viel besehranfter gefaßt wird, als in der Moral. Schon Cicero fagt: Falsum jurare non periurare est, sed id non facere, quod ex animi tui sententia juraris, perjurium est (de offic. III, 33.). Das kanonische Recht hat mit Berufung auf Malach. III, 5. denselben Unterschied beibehalten, und auch die protestantischen Kirchenrechtslehrer nennen gemissenlose Beugen= eide nur falfche Gide, indem fie glauben, ben Meineid auf die Bundbruchigkeit in Bufagen und Versprechungen beschränken zu muffen (Roehmer principia juris canon. §. 339.) Run ift es zwar gewiß, daß bie Juden ben Meineid darum nur auf Bersprechungseide bezogen und beziehen mußten, weil Zeugen bei ihnen gar nicht schwuren, sondern von ben Michtern beschworen wurden (ביעך צים פֿצָספּגוֹגָשׁביעך צים פֿצָספּגוֹגָשׁביער), die Wahrheit zu fagen (Matth. XXVI, 63.); allein das hielt sie nicht ab, die falschen Zeugnisse ben schweren Berbrechen beizugablen (Matth. XV, 19.), und da bei uns der Beugen= eid eben fo feierlich ist, wie der Pflichteid, fo scheint es auch gerecht, beide mit gleichem Maasstabe zu meffen, und alfo auch ihre Verirrungen mit einem Namen zu bezeichnen. Ein verpflichteter Caffenbeamter, der nach langer Treue ein= mal in einer bedrängten Stunde sich an dem öffentlichen Gute vergreift, ober ein Goldat, der voll Berlangen nach Freiheit aus feiner Festung entweicht, verdient wohl noch eher Begnabigung, als ein erfaufter Beuge, ber einen Ungeflag; ten durch seine falsche Aussage um fein Glud, vielleicht um Ehre und Leben bringt. Dabei fteht überdieß bas kanonische Recht auch mit bem Sprachgebrauche (main, verkehrt, treulos) und der Natur der Sache im Widerstreite; benn nicht der treulose Zeugeneid, fondern ber, melcher von dem Schworenden zwar mit gutem Glauben, aber boch irrig geleistet wird (wenn er 3. B. ben Cajus mit bem Sempronius verwech: felt), kann ein falscher Gib beifen. Der Meineid hat baber nach unferer Unficht ein gedoppeltes Merkmal: 1) bas ber Treulofigkeit, ober bes Truges (dolus), wo man

wissentlich anders spricht, als man benkt, ober entschlossen ist, also sich mit seinem eigenen Bewußtsenn, und zwar im Ungefichte Gottes, entzweiet. Meußerlich ber klare, von dem Schworenden wohl aufgefaßte Sinn ber Rebe, innerlich ber Widerstreit des Gewissens, das ist die Seele bieses Berbrechens. Manche suchen zwar diesen Vorwurf baburch von sich abzuwenden, daß sie ben Sinn ber Gidesformel willführlich beugen, entstellen, abandern, oder ihn mit einem beimlichen Borbehalte (Mentalreservation) erfassen (verba jurisinrandi per varias artes mutare. Tacitus hist. IV, 41.). Go schloß Kleomenes einen Waffenstillstand mit ben Urgivern auf drei Tage, überfiel fie in der britten Nacht, todtete eine große Bahl, und wollte nachher sich mit der Musflucht entschuldigen, er habe nur brei Tage, aber nicht brei Machte für die Waffenruhe zugefagt, und im Kriege fei ein Stratagem erlaubt (Plutarchus in Iacon. apophthegm. opp. VI, 833. Reiske). So beschwor Urius ein orthodores, von ihm geschriebenes Glaubensbekenntniß, hielt aber ein beterobores von feiner Sand unter bem Mantel, und glaubte nun, als er in der Folge zu seinen Irrthumern guruckkehrte, mit gutem Gewissen geschworen zu haben, er wolle lehren, mie er geschrieben (Socratis H. E. I, 38.). Aber Wig und Doppelsinn muffen eben fo fehr vor der Religion die Aniee beugen, wie die Politik vor dem Rechte; ja es wird fogar durch Sophismen dieser Urt die Treulosigkeit verdoppelt, weil fich Die Luge mit bem Betruge verbindet, bas Vertrauen bes Underen zu taufchen und zu berücken. Dann besteht 2) ber Meineid eben sowohl in der Treulosigkeit der Ausfage, als bes Berfprechens, weil die Bugenhaftigkeit beider gleich unsittlich und verwerslich ist, und sich beide in vermischten Giden, wie der Religionseid, fo berühren, daß fie kaum ge= trennt und unterschieden werben konnen. Es ift fogar ein obligatorischer Meineid noch verzeihlicher, als ein affertori= scher, weil bei biefem ber Widerspruch des Wortes und Bebankens unmittelbar und auffallend gefühlt und mahrgenom= men, bei jenem aber oft burch ben gauf ber Zeit und ben

Wechsel der Versuchungen gemildert wird. Ein Chebrecher verlett die beschworne Treue, wie ein falscher Zeuge, und boch kann er minder schuldig senn, wenn er in einem Mugenblicke ber Selbstvergessenheit handelt, bie fich bei einem lugenhaften Schwure vor Gericht nicht leicht benken lagt. Uns diesen Bemerkungen erhellt benn auch die entschiedene Unsittlichkeit des Meineides, weil er 1) den Schworenden in der Tiefe feines Innern mit fich felbst entzweiet, und ibm ein Brandmal in sein Gewissen brudt (1. Tim. IV, 2.). Ein Mensch, der im Ungesichte Gottes anders spricht, als er benft, gerreißt das beilige Band, das feinen Willen mit ber Vernunft vereinigt, wird seiner sittlichen Burde verluftig und entweihet ben Ubel ber menschlichen Natur. Bugleich verlaugnet er 2) Gott, seine Gerechtigkeit und Beiligkeit, spottet seiner Weltregierung und der moralischen Ordnung der Dinge, in welcher er lebt, und finkt von ber Aehnlichkeit mit feinem Schöpfer zur Gemeinschaft mit bem Bater ber Linge herab (Malach. III, 5. Beisheit Salom. XIV, 25. 1. Tim. 1, 9 f. Joh. VIII, 44.). Endlich begeht der Mein= eidige auch 3) ein Berbrechen gegen den Staat, deffen Bohlfahrt nur mit öffentlicher Wahrhaftigkeit und Treue bestehen tann. Moses versohnte es durch ein Schuldopfer (3. B. V. 4 f.); die Romer überließen die Strafe des Meineides den Gottern und ahndeten ihn nur durch Infamie; noch jest ift Ehrlosigkeit und Unfahigkeit zu öffentlichen Memtern eine natur. liche Folge dieses Vergebens, die auch in unserer burgerlichen Verfassung gesehlich eintreten muß, wenn man, wie schon oben erinnert wurde, funftig burgerliche Gide, Ausfagen bei Pflicht, Gewiffen und Ehre, und eigentlich religibse Betheurungen gehörig unterscheiden wird, Man vergl. Gogens ausführliche Belehrungen über den Gidschwur in Predigten. Leipzig 1798.

Unter der Blasphemie verstanden sonst die Eriminalisten eine Injurie, oder Beleidigung Gottes, und theilten sie in die wortliche und thätliche ein (Meisters principia juris criminalis §. 311.). Aber Gott kann von Menschen gar

nicht verlett, oder beleidigt werden (Siob XXXV, 5 f.), und der Frevel der thorigten Lafterung fallt nach bem Ausspruche bes heiligen Dichters nur auf den Miffethater guruck. Die Moral betrachtet vielmehr die Blasphemie als eine Berabwurdigung und Schmahung Gottes, die nur als vermessenes, wenn schon eitles und vergebliches Uttentat, feine unerreichbare Majestat zu den Gebrechen der Creatur herabzuziehen, verwerflich und straflich ift. Selbst hiebei muß die mahre und scheinbare Gottestafterung vorsichtig unterschieden werden. Es ist noch nicht Blasphe: mie, wenn man einen Gogen schmaht (2. Kon. XVIII, 30.), ober von irgend einer aberglaubischen Gottesverehrung mit Unwillen und Berachtung fpricht. Sofrates, Jefus und Stephanus murben ungerrechtter Beife als Gotteslafterer verurtheilt (Matth. XXVI, 65. Apostelg. VII, 57.); Calvin läßt ben Servet unter gleichem Vorwande verbrennen (Caluini epistolae, ep. 156 f.), da er doch nur ein unglucklicher und mitleidswurdiger Schwarmer war; ein wuthender Franciscaner zu Frankfurt schlägt einen von der Kanzel kommen= ben Dominicaner mit dem Rreutze nieder, weil er feine Lang: nung der unbefleckten Empfangniß der Marie fur Blafphe= mie erflarte (Voltaire diction. philos. unter Blasphème). In Rom, Reapel und Madrid kann dem unwissenden und schwarmerischen Priefter Manches fur Gotteblafterung gelten, was eine erleuchtete Bernunft billigt, und die Bibel felbst als himmlische Offenbarung lehrt. Die eigentliche Blasphe= mie besteht vielmehr darinnen, daß man frei und vorsätzlich bas hochste Wefen menschlicher Thorheiten und Laster beschuldigt; daß man sich ihm gleichstellt, und wie Gott verehrt senn will (2. Theff. II, I.); daß man den Glauben an den Schopfer verspottet und dafur unwurdige Gegenstande vergottert, wie zur Beit ber frangofischen Revolution im Pantheon zu Paris geschah (Mercier nouveau Paris, tom. VI. p. 124.); daß man Gott verflucht und verwünscht, und, weil man ihn felbst nicht zu erreichen vermag, alles Gott= liche in der Erscheinung mighandelt und zerftort. Go bort

man ben aufgebrachten Italianer, wenn er mit feinem Schickfale entzweit ift, die furchtbarften Bewünschungen gegen Gott, Die Personen ber heiligen Dreieinigkeit und die Mutter Got= tes ausstoßen; aber wenn er seine Buth ausgehaucht und bas Bild ber Maria mit Kugen getreten bat, nimmt er von feis nen tollen Berfluchungen ausdrücklich ben beiligen Untonius, feinen Schutpatron, aus, füßt fein Bilbniß und findet in feiner Fürsprache die Berfohnung feiner Schuld. Das ift ber seligmachende Glaube, ben Manche unserer frommen Runftler und Dichter in bem beiligen Rom fuchen, ihre arme Seele zu retten. Geben wir ben Quellen biefes lafternben Frevels nad, fo finden wir sie haufig in einer augenblicks lichen Geistesabwesenheit und Geistesftorung, wie bei Erunfenen und Buthenden; in der Robbeit und Unwissenheit, Die sich vor einem Fetisch niederwirft und ben unbekannten Gott bes Simmels schmaht: in einem an Berrucktheit grangenden Stolze, wie bei einigen romischen Imperatoren, die ben Jupiter jum Zweikampfe berausforderten; meistens aber in einer sittlichen Entwurdigung, wo ber Ruchlose die Berachtung feiner felbst in ben fuhnften gafterungen bes Beis ligen wegzuschmaben sucht. Done Zweifel gehort die Blafphemie zu ben größeften Miffethaten, welcher ber Mensch fabig ist, schon wegen ihrer großen Thorheit, weil es unsinnig ift, ben Sochsten zu laftern, man mag an ibn glauben, ober nicht glauben; dann wegen ber grenzenlosen Unbandigkeit bes Schmabenden, der es durch bie That beweist, daß ihm in dem weiten Reiche des Denkens nichts mehr heilig und ehrwurdig ift; in jedem Falle aber wegen bes Mangels ber Ehrerbietung gegen bas, was unfere Mit: menschen als gottlich verehren, einer Achtung, die wir ihnen auch bann nicht verfagen burfen, wenn fie burch ihren finnlichen Cultus rohe und aberglaubische Begriffe verrathen. Als Paulus zu Uthen lehrte, wo es leichter war, einem Gott, als einem Menschen zu begegnen, tabelt er zwar die übertrie= bene Religiositat ber Griechen (Upostelgesch. XVII, 22. deiσιδαιμιονεστέρους ύμας θεωρώ), aber er schmaht und laftert

ihre Heiligthümer nicht, sondern verwandelt ihren Aberglauben durch angemeffenen Unterricht in reinere Begriffe (torquet superstitionem Athenieusium in argumentum fidei. Hieronymus ad h. l.). Pythagoras begnügte sich baber nach dem Beugniffe des Hermippus in seinem Leben, die Gottes= lafterung unbedingt zu verbieten; Moses strafte sie mit der Steinigung (3. Mof. XXIV, 15 f., die man noch zu Jefu Zeiten an ben biefes Berbrechens Schuldigen vollzog (Upo: ftelgesch. VII, 58.); aus seinem Gefete und bem Zalmud gieng ber Grundfat, ben Lafterer bes bochften Wefens am Leben zu strafen, auch in das peinliche Recht der Christen über; erst seit der Mitte des vorigen Sahrhunderts überließ man die Bugung diefer schweren Miffethat ber Religion (Mark. VII, 22.) und ahndete fie bloß als ein Begehen ge= gen ben Staat und die Landesfirche. Die Moral, welche nach dem Ausspruche Jesu (Mark. III, 28.), an der Befferung des Gottestafterers nicht zweifeln barf, beschrankt sich darauf, die Quellen dieses Frevels (Leichtsinn, Unglaube, Trunkenheit, Ungufriedenheit mit der Borfehung) gu verschließen; bei bem Verirrten bas Gefühl feiner Schwachheit und Dhnmacht und mit ihm auch bas feiner Ubhangigkeit von Gott, zu weden; ben Gedanken an die hochste Majestät burch weise Unfichten ber Natur zu beleben, und ben Ungludlichen, ber sich so weit vergeffen kann, seinen größten Wohlthater zu fchmaben, auf Die vielen unverdienten Beweise ber Suld und Inabe aufmerksam zu machen, bie er in jedem Augenblicke des Lebens aus feiner Sand erhalt. Mit der Rudfehr des vernünftigen Bewußtseyns muß eine Raserei von selbst verschwinden, deren beklagenswerther Uns= bruch so demuthigend fur bie Menschheit ift. Man vergl. Michaelis mosaisches Recht &. 251.

Der Entweihung heiliger Gegenstände des Cultus, welche die Romer Sacrilegium nannten, wird im R. T. darum nicht ausdrücklich gedacht, weil es das Heilige nicht in Sachen und Dertern, sondern in dem Gemuthe des Menschen sucht (1. Kor. VI, 19.), daher Chri-

stus felbst bas Abbrechen und Wiederaufbauen des Tempels auf sich und seinen Korper überträgt (Matth. XXVI, 61.). Es sinden sich indeffen drei Stellen, welche hieher bezogen werden können. In der ersten (Upostg. VIII, 18 f.) bietet ber Magier Simon bem Apostel Petrus Gelb fur die Mittheilung der Wundergabe. Das kanonische Recht hat hier= aus das Berbrechen ber Simonie, ober Erkaufung geiftli= cher Uemter und Burben gebildet; eigentlich handelte es fich aber in der Apostelgeschichte nur um eine Berkehrtheit des Aberglaubens, die noch jest dem Bahne deffen vollfom= men gleicht, welcher burch eine reichliche Beichtgabe feiner Cunden los ju werden meint. Gine zweite Stelle gedenft ber Taufe für die Todten (1. Kor. XV, 29.), die, wie die Beschneidung todter Knaben auf ihrem Grabe, der geiftlofen jubischen Werkheiligkeit anheimfiel. Gine britte Stelle endlich (1. Kor. XI, 21. 29.) handelt von dem Leichtsinne forinthischer Christen, die das Abendmahl in ein gemeines Gesellschaftsmahl verwandelten und dadurch die Gedachtniß: feier des Todes Jesu entweihten. Alle diese Handlungen waren tadelnswerth als Berirrungen bes Aberglaubens und Unglaubens, aber offenbar mehr wegen ber Berkehrtheit ber Gefinnung, als wegen materieller Berletzung eines heiligen Dbjectes. Erst nach erfolgter Musbildung ber Dogmatif von ber plastischen Beiligkeit ber Sacramente fonnte man bie Behauptung aufstellen, daß jeder Migbrauch geheiligter Dinge, Derter und Personen ein Sacrilegium sei, welches schon das naturlich gottliche Recht verurtheile, bas positive Rirchenrecht aber als schwere, selbst des Todes wurdige Verbrechen bestrafe (Stattleri ethica communis p. I, S. 338 sg.). Dieser Unsicht gemäß rechnete man zu ben Realfacrilegien Rirchenraub, Bergreifung an den beiligen Gefägen und Berlegung ber geheiligten Glemente im Abendmable; zu den Localfacrilegien die Erbrechung der Rirchen, Gewaltthatigkeiten an heiligen Orten und die Berlebung bes Uhlrechtes; zu ben Personalfacrilegien end= lich die Berführung der Nonnen, die Mißhandlung der Priefter und Monche. Es ift bekannt, wie viel bas Wieberauf= leben dieser hierarchischen Grundsate zu der letten franzosischen Revolution beigetragen hat. Und grundlos mar allerbings der Unwille über alle biefe, in ihren Folgen und Gin= wirkungen auf bas öffentliche Leben gar nicht zu berechnende Uebertreibungen keinesweges; benn bas Christenthum weiß nichts von objectiv beiligen Sachen und Localitaten; es weiß nichts von einer physischen Bergotterung der Gle= mente und Symbole in heiligen Handlungen; felbst heilige Personen sind ihm nur ehrwurdige, und eine Beleidigung berselben kann und darf folglich nur nach bem allgemeinen Maasstabe bes Gesetzes gewürdigt werden. Sacrilegien im obigen Sinne bes Wortes giebt es bemnach in ber evangelischen Rirche nicht, ob sie schon alle oben bemerkte Unthaten verwirft und fie als qualificirte, einer hohern Burechnung unterliegende Bergehungen betrachtet.

Ligorii theologia moralis. Paris 1834. t. I, p. 273 sq. Schenkl ethica christ. Ed. 5. Viennae 1830. tom. II, p. 24 sq. Schreiber 3 Lehrbuch der Moraltheologie Th. II, Abth. I. Freiburg 1832. S. 187 ff.

### §. 101.

# Von der Liebe ju Gott.

Eine neue numittelbare Religionspflicht ist die Liebe zu Gott, die im A. und M. T. als das Wesen der Tugend und Frömmigkeit betrachtet, na= mentlich aber in diesem als das unterscheidende Renu=zeichen eines wahren Christen dargestellt wird. Die Seschichte dieses Begrisses ist fast eine Geschichte der christlichen Moral: sie lehrt uns, wie schwer es ist, das, was jedes Herz empfindet, im klaren und deutlichen Begrisse darzustellen. Doch wird man nicht irren, wenn man die Liebe zu Gott eine, aus dem

unnigen Wohlgefallen an seiner höchsten Vollkommenheit hervorgehende Erhebung des Gemüthes, zur Gemeinschaft seiner herzerfrenenden Huld und Liebe neunt. Zu ihr verplichtet uns die Natur unseres Geistes, die stille Sehnsucht unseres Herzeus, ihre Verbindung mit dem Wesen der Religion, und der Jubegrif derreinsten Freuden, die sie uns gewährt. Der wahre Christ wird daher auch darauf bedacht sehn, sie durch das Nachdenken über die Hinfälligkeit aller irdischen Reize, durch eine reine Erkenntniß Gottes, durch die dankbare Erinnerung an die unverkennbaren Verweise seiner Huld, und durch die Erwägung des genanen Zusammenhanges dieser Tugend mit unserer wahren Seligkeit zu nähren und zu pflegen.

Der noch immer streitige Unterschied ber Theologie und Religion tritt in keiner Lehre so bestimmt hervor, als in dem Abschnitte von der Liebe Gottes; benn Gottes Liebe ju uns (Mom. V, 5.) gehort ber Dogmatik, unfere Liebe zu ihm (1. Soh. IV, 19.) der driftlichen Moral zu. Schon Moses empfiehlt diese den Ifraeliten als die Quelle aller Pflich= ten (5. Buch VI, 5. X, 12. XI, 1. 13.); David (Pf. XIII, 2.) und Uffaph (LXXIII, 23-28.) pflichten ihm bei; Je fus ftellt sie an die Spite feiner Religionslehre (Matth. XXII, 37. Mark. XII, 29. Joh. XII, 34 f.); Paulus nennt fie des Gefetes Erfüllung und ein Band der Bollkommenheit (Rom. XIII, 10. Rol. III, 14.); Johannes schildert fie mit herzergreifender Ginfalt und Innigfeit (1. Br. II, 5. 15. IV, 16 ff. V, 3.); und in demfelben Sinne und Geiste wird fie auch von ben übrigen Uposteln gepriesen (2. Petr. I, 4. Jak. IV, 4.). Die flar und beutlich indessen alle biefe Belehrungen find, fo haben fie boch zu verschiedenen Unsichten, ja felbst zu gro-Ben Berirrungen Unlaß gegeben, je nachdem fie reinverftan=

big, oder reingemuthlich aufgefaßt und bargestellt wurden. Gine kurze Ueberficht ber Geschichte bieser Lehre, beren monographische Bearbeitung fehr zu wunschen ift, muß baber ber Entwickelung der Begriffe vorangehen. Da die religibse Sentimentalität nirgends mehr Nahrung findet, als in dem Gefühle einer frommen Liebe; fo erinnerte ichon Untigo: nus, ein Schuler Simeons, bes Gerechten, man muffe Gott uneigennutig, und nicht bes Lohnes wegen bienen. Doch handelt er weniger von der Liebe, als von der Furcht Got= tes (Capita patrum cap. I, §. 3. in der Mischna von Surenhuse) und kann alfo auch nicht als ber Urheber bes Purismus ber religiosen Liebe angesehen werden. Unter ben Rirchenvatern hat fie Mugustin als ein Streben bes gans zen inneren Menschen nach bem Ideale feiner Buniche in Gott erfaßt und bargeftellt. Die Seele, spricht er, fehnt fich nach einem Gute, und wahlt es nicht zum Gegenftande fluch= tiger Betrachtung, fondern jum bleibenden Befige (bonum quaerendum animae, non cui supervolitet judicando, sed cui haereat amando, et quid hoc, nisi Deus? De trinit. VIII, 3. 5.). Diese sehr richtige Unsicht murde aber bald burch muftische Begriffe verdrangt, beren Entstehung man bei Plato zu suchen hat. Diefer Weltweise unterschied nemlich in seinem Symposium die irdische Benus, ber Ginnenliebe Mutter, von der himmlischen Aphrodite, Die, weil sie eine gottliche Seele (ψύχη θωοτάτη) ift, nie auf Erden erscheinen kann. Bon ihr stammt die geistige Liebe des Buten (kows aya 9ov),, und diese Liebe ist eine Gottheit. Rach bieser reinen Liebe, sagt nun Plotin, will sich die Seele mit Gott vereinigen (ξνωθήναι θέλει θεφ), ruht in ihm aus, verliert sich in ihm, und gehet unverruckt in feinem Wesen unter ben seligsten Gefühlen auf (Ennead. III, 5. VI, 8.). Mus Dieser Quelle Des spateren Quietism schopfte ber von Scotus Erigena überfette Pfeudo divnyfius, wenn er in seiner myftischen Theologie (opp. Venet. 1755. I, 366.) bemerkt: "Gott ift die bewegende Kraft, die Alles aufwarts zieht, keinen Unfang und kein Ende hat, Alles vereinigt und vermischt (δύναμις ένωτική) und wie ein Cirkel wieder ju ihm jurudfehrt." Bestimmter und beutlicher lehrte bafur Bernhard von Clairvaux (de diligendo Deo opp. ed. Mabillon, Paris 1690. Vol. I. S. 584 ff.), die Liebe ju Gott gebe zwar von ber Sinnlichkeit aus, endige aber im Geiste, weil sie unendlich sei; sie musse ben Lohn nicht suchen, fondern feiner wurdig werden; man moge baber bie Liebe bes Bedürfnisses, ober bes naturlichen Menschen, von ber Liebe ber hofnung, wo man im Leiden von Gott Beiftand erwartet, und biese wieder von ber Liebe zu Gott wegen fei= ner Vollkommenheit unterscheiden, bis es ber Mensch endlich Dabin bringe, fich felbft und fein eigenes Glud nur um Got: tes willen zu lieben: sic affici deificari est. In bem bekannten Buche von ber Nachfolge Chrifti, welches man bem Thomas von Rempen, oder Sammerlein gufchreibt (vergl. m. Geschichte ber Somiletif. Gottingen 1804. S. 96 ff.), wird die Liebe zu Gott zwar auch als ein Drang nach Freiheit, nach ber Entfernung von der Belt und nach innerer Seligkeit bargestellt (de imit. Christi 1. III, c. 5.), aber mehr in furzen Gagen und gefühlvollen Seufzern, als mit der nothigen Klarheit und Bestimmtheit der Begriffe. Bur Beit ber Reformation murde biefe Lehre, wie aus bem's treflichen Urtifel der Upologie der U. Conf. von der Liebe und Erfullung bes Befeges erhellt, mehr in Beziehung auf die außere Werkheiligkeit der Kirche, als ihrem inneren Wefen nach, erörtert. Aber in bem folgenden Jahrhunderte faßte der Spanier Molinos in feinem geiftlich en Beg: weiser (1675) die Liebe zu Gott als Anschauung der ewi= gen Wahrheit und Gottes felbft, ohne Geftalt und Bild, als fuße Rube und Sattigung, als reines, vollkommenes, passives Gebet auf, und erregte baburch bie quietistischen Streitigkeiten, an welchen die Dame Gunon, und nach ihr Fenelon in einem Buche voll Salbung (Maximes des Saints sur la vie intérieure. Umsterdam 1698) Theil nahm, wo er die Stufen der Liebe zu Gott beinahe wie Bernhard bestimmt, aber ihre Reinheit und Bollfommenheit

in ber Unhänglichkeit an ihn sucht, bie sich auch bann nicht verläugnen burfe, wenn er und in bie tieffte Hölle verstieße. Diese und ähnliche Uebertreibungen ent= zweiten ihn mit Bossuet, der im J. 1699 sein Buch in Nom verdammen ließ, und ihn zu einem seierlichen Wider= rufe nothigte (Histoire de Fénélon par Mr. de Bossuet. Paris 1808. t. I. p. 225 ff.). Wie ehrwurdig auch ber ro: mantische Fenelon in dieser Fehde erscheint, so ift es boch ge= wiß, daß der altere und neuere Quietism, und namentlich der Wahn von einer stillen Wesensvereinigung mit Gott, die Sitten in und außer den Rloftern fehr verdorben, und Schandlichkeiten erzeugt hat, die fich kaum die beruch= tigten Karpofratianer erlaubten. Man vergl. Pitaval causes célèbres par Richer. Amsterdam 1772. tom. II. 1 ss. und vor Allem Vie de Scipion de Ricci, evêque de Pistoie par Potter. Bruxelles 1825. tom. I. p. 404 s. Durch bie Rantische Philosophie, die sich nach Grundfagen mit der religiosen Gemuthlichkeit entzweiet hat, war die Liebe zu Gott fast gang aus ber Reihe ber Tugenben ausgestrichen; da nannte sie Fichte "einen Uffect des Senns, durch den das gewesene Ich in das reine, gottliche Daseyn hineinfällt: Sobald fich ber Mensch rein, gang und bis in die Wurzel vernichtet, bleibt Gott allein übrig und ift Mules in Allem. Der Mensch kann sich feinen Gott erzeugen; aber sich selbst, als die eigentliche Regation, fann er vernichten, und bann verfinkt er in Gott (Unweisung zum feligen Leben. Berlin 1806. G. 240)". Die oben genannte Gunon, beren Strome (Torrens) neuerlich wieder überfett wurden, hat sich über diesen hochsten Culminationspunct ber reinen Liebe nicht ftarker ausgedruckt, und bei ber genauen Berbindung, in welcher bas Bewußtseyn unseres reinen Gelbft mit ber Idee Gottes fieht, barf es uns nicht wundern, wenn die: selbe mustische Zauschung auch in unseren Tagen wiederkehrt. Man vergl. Stäudlins Geschichte ber driftlichen Moral seit dem Wiederaufleben der Wissenschaften. Göttingen 1808. S. 631 ff. Durchaus antimpftifch lagt fich bierüber bas

neueste System der Sittenlehre (von Schleiermacher. Berslin 1835. S. 364 f.) vernehmen. "Die Liebe ist das Seelenwerdenwollen der Vernunft, das Hineingehen derselben in den organischen Proceß, so wie das Hineingehen in den organischen Proceß Leibwerdenwollen ist. Liebe zu Gott ist ein uneigentlicher Ausdruck. Dennoch soll die Stellung dieses Begriffs die Christlichkeit unserer Philosophie ausdrücken. Die Lösung ist: wie es kein ausschliessend erfüllenden Bewußtseyn Gottes giebt, so auch keinen ausschließend erfüllenden Trieb auf Gott. Die Liebe zur Natur ist nur sittlich als Liebe zu Gott, die Liebe zu Gott ist nur wahr als Liebe zur Natur". Es mögte schwer seyn, dieses, wo nicht pantheistische, doch gewiß dualistische naturalissirende Philosophem mit dem N. T. (Matth. VI. 24. XXII, 37.) in Einklang zu bringen.

Diese Bemerkungen reichen bin, uns auf die Berirrungen aufmerksam zu machen, die man in dieser wichtigen Lehre zu vermeiden hat. Alles hangt hier von einem bestimmten und vollständigen Begriffe der Liebe ab. Es ift nicht bin= reichend, sie, wie in Kants Moral geschieht, nur patholo= gisch als Neigung zu bem Angenehmen zu betrachten, moralische Liebe aber in ber Uchtung fur die Pflicht aufgeben zu laffen; denn gerade durch die Unvorsichtigkeit, mit ber die fritische Sittenlehre ben himmlischen Eros aus bem Gebiete ber Tugend verwies, um dafur die irdische Psyche in bas Leben einzuführen, erhielt fie ben Charafter einer an= tiplatonischen Herzlosigkeit, durch die sie sich mit allen reli= giofen und gefühlvollen Gemuthern entzweiet hat. Biel tiefer und grundlicher hatte ichon Descartes (Epistolae. Amstelodami 1678. 4. tom. I. p. 71. ff.) über bas innere Wesen ber Liebe, welche Fichte einen Uffect bes Genns nannte (Unweifung zum feligen Leben G. 20.), nachgebacht. Etwas lieben, beißt: es mit Bohlgefallen begehren, 3. B. Speise, Spiel, Bergnugen. Ift der Gegenstand ber Liebe materiell, so heißt fie finnlich, und die Begierde geht aus bem Instincte hervor, ber bas Bedurfniß beffen

organisch weckt, was sich ber Verstand mit Wohlgefallen benkt. Go entsteht der Durft aus der Empfindung einer Trodenheit in der Kehle, welche nur mechanisch das Bedurfniß des Trinkens erzeugt; kommt aber hierzu die Bor= stellung eines angenehmen und reigenden Getrankes, fo wird die Begierde Liebe, die bei Trinkern bald zur herrschenden Leidenschaft wird. So entsteht die Liebe zu Wesen unserer Gattung aus einer Barme bes Blutes, welches nach bem Bergen und ber Lunge ftromt, und uns instinctartig reigt, die Urme fehnsuchtsvoll uach dem noch unbekannten Wegen= stande unserer Sympathie auszubreiten; diese Begierde wird aber erst Liebe burch die Vorstellung eines Freundes, ober einer Freundin, die uns wohlgefallt. Ift hingegen ber Ge= genstand unserer Liebe immateriell, oder ideal, so heißt fie geistig, sittlich, himmlisch, und geht aus der freien Thatigkeit des Willens und Herzens hervor, welches, von ber lebendigen Idee eines geistigen Gutes ergriffen, es zu erftreben, und feinen Besitz zu gewinnen verlangt. Dieser errungene Besit hat dann Freude und Wohlsenn, das mißlungene Streben nach ihm aber Niedergeschlagenheit und Traurigkeit zur Folge. Boller Befit bes Ungenehmen und Guten, das wir begehren, und zwar zu einem Gebrauche, ber unferer Natur und Bestimmung gemaß ift, muß folglich als bas Biel und der End: zweck jeder Liebe betrachtet werden. Wenden wir uns mit diefer Unficht zu ber Liebe zu Gott, an beren gei= stig-sittlicher Natur sich nicht zweifeln läßt, so nehmen wir an ihr 1) bas Merkmal eines innigen Bohlgefallens an feiner hochsten Bollkommenheit wahr (Pfalm XLIII, 4. LII, 11. LXIII, 6. amor complacentiae.). Wer Gott lieben will, ber muß ihn gefunden haben, und wer ihn finden will, der muß ihn gefucht haben (Upostelg. XVII, 27.); er muß ihn nicht nur in seiner wahren und ewigen Bollendung (Joh. XVII, 3.), sondern als den Inbegrif und die Quelle aller Guter (Joh. I, 17.), er muß ihn namentlich als feinen bochsten Bater und Wohlthater

(Siob X, 12.) benten, ber ihm ohne fein Berbienst mit un= aussprechlicher Suld und Gute entgegen fommt. Je fraftiger und lebendiger biefer Gedanke in uns ift, besto freier und ergreifender gestaltet er fich zu einem an= Schaulichen Bilbe, ober Schema fur ben inneren Sinn, ohne welches die Idee das Befühl nicht be: ruhren, alfo auch bas Wohlgefallen nicht erzeugen kann, welches zuerft Ruhrung und bann Liebe felbft Bur Folge hat. hieraus entsteht bann 2) Die Erhebung bes Gemuthes zu Gott, ober bie Richtung des Berstandes, Herzens und Willens zu ihm (Matth. XXII, 37.), welche auch eine Vereinigung mit ihm genannt wird (Joh. XVII, 21. f.). Das ist aber die Klippe, an welcher die Mustiker aller Zeiten scheiterten. So beschreibt sie ber falsche Dionnfius als eine Escendenz in die Gottheit, wo die Seele von einem heiligen Dunkel verschlungen wird; Mo: linos, als eine Erunkenheit ber in Gott aufgeloften Geele; Bohme als eine Vermablung berfelben mit ihrem himm= lifchen Brautigam; Fenelon, als eine Seelenehe; Male: branche als das Unschauen ewiger Bahrheit (recherches de la vérité 1. V. ch. 5.); Fichte als Gelbstvernichtung und gangliches Berfinken in die Diefe ber Gottheit. biese Borstellungen sind aber nichts mehr, und nichts weni= ger, als fromme Erstafen; benn ber endliche Beift fann sich zwar zu der Idee des Ewigen erheben, aber nicht zu bem Ewigen felbst, von beffen innerem Befen er durch feine Freiheit und Perfonlichkeit auf immer abgeschieden ift und abgeschieden blei= ben muß. Die Erhebung unferes Gemuthes zu Gott kann baber nach ber gangen Ginrichtung unferer Natur nur eine ideale Gemeinschaft fenn, und badurch allein wird fie einer Steigerung und eines Zumachses in bas Unendliche fabig. Sie horet nimmer auf (1. Kor. XIII, 8.), weil Gott größer ift, als unfer Herz (1. Joh. III, 17.) und fich in eben dem Berhaltniffe uns naber zu erkennen giebt (1. Kor. XIII, 12.), als wir mit einem reinen Bergen in feine beilige Mabe

treten (Matth. V, 8.) und in seinem Lichte bas Licht schauen (1. Joh. I, 7.). Eben baber ift die Liebe zu Gott aber auch feine bloße Selbstbetrachtung und fein passives Gebet, fon= bern 3) eine herzerfreuende Gemeinschaft feiner Suld und Gute (amor amicitiae), die fich auf die ewige Wirksamkeit seines Wohlwollens gegen seine Kinder (1. Joh. III, 1.) grundet. Go wenig die Sehnsucht nach einem unbekannten und für uns noch gar nicht vorhandenen Freunde bem Bergen Genuß und Ruhe gemahrt, eben fo wenig wurde die Liebe zu Gott uns je erfreuen konnen, wenn er uns nicht mit bem reinsten und wirksamsten Wohlwollen entgegenkame und und bie vollkommenfte Ueberzeugung von ihm moglich machte. Aber wer in feiner Liebe bleibt, ber bleibt in ihm und er in ihm (1. 3oh. IV, 16.), der stillt fein Berg in ihm (III, 19.), der hat Vertrauen zu ihm (20) und seine Freude wird vollkommen (Joh. XV, 11.), weil Gott felbft feine Liebe in dem Bergen des Lieben= den fund that (Rom. V, 3.) und durch feinen Weift in ihm Friede und Freude erzeugt (Rom. XIV, 17.). Das ift bas Borgefühl ber fünftigen Geligkeit, welches bie Welt nicht fennt, ber Schwarmer migdeutet, ber falte Berstandeschrift bezweifelt und der mahre Freund Jesu als ben hochsten Preis feines frommen Strebens betrachtet (Joh. XIV, 23.); nicht um sich überschwenglichen Gefühlen (1. Kor. II, 9.) mußig hinzugeben, sondern sie in Rraft und Wahrheit zu verwandeln (1. Joh. III, 18.), Gottes 3wede zu ben feinigen zu machen, ein Mitarbeiter in feinem Reiche zu mer= ben (1. Kor. III, 9.) und vor Allem die Liebe zu dem Ba. ter burch thatige Bruderliebe zu bewähren (1. Joh. IV, 21.). Bergebens wurde man einwenden, daß die Liebe zu Gott, wie wir sie bisher beschrieben haben, nicht geboten werden fonne; benn bas gilt nur von der Liebe der Sinne, aber von ber bes Bergens, bie, wie ber Glaube, ihr eigenes Gefetz und ihre bestimmte Regel hat. Vielmehr ver: pflichtet uns zu der Liebe gegen Gott 1) schon die Ratur ber Bernunft, die bem Willen ihr eigenes Ibeal, bas

Bild bes gottlichen Wefens, vorhalt und ihn zu bemfelben erhebt. Der vernünftige Mensch liebt alles Bollkommene; nun ift aber Gott der Inbegrif aller Bollendung; es ift also schon nach bem Naturgesetze Pflicht, den Schopfer über 21: les zu lieben (Descurtes l. e. pag. 74 s.). Hierzu kommt 2) ein bringendes Bedurfnig unferes Bergens, weil es dem guten und bankbaren Menschen unmbalich ift, vollkommnes und wohlthatiges Wesen nicht wieder zu lieben. Batten wir einen Schutgeift, der uns freundlich umschwebte (Siob XXXIII, 23. Matth. XVIII, 10.), wir wurden mit ihm einen Bund schließen, ihn verehren, ihm anhangen und mit inniger Ruhrung ergeben fenn. Wie viel mehr muß bas von unserem ewigen Bater gelten, ber uns fchuf, erhalt, liebt, beglückt, deffen Bild wir in unserem Inneren tragen und ber uns durch Jesum zu seinen Rindern weiht (1. Joh. III, 1. IV, 19.)! Ueberdies ift die Liebe ju Gott 3) die Seele ber Religion und das Band aller Bollfommenheit (1. Dim. I, 5.). Gie befreiet nicht nur den Willen von der Berrschaft sinnlicher Reige, sondern erhebt auch den Beift zu der Quelle aller Wahrheit, weiset ihn auf das Ziel seiner himmlischen Berufung bin (Phil. III, 14.), weckt die Bernunft, belebt die freie Thatigkeit des Willens, befordert die Theilnahme an dem Glucke Underer und macht uns alle Pflichten als Absichten Gottes doppelt theuer. Jesus hing mit der reinsten und innigsten Liebe an seinem Bater und war eben beswegen der edelste Freund seiner Bruder (Joh. X. 17.). Much im Leben ift reine Gottesliebe bas Siegel ber Unschuld und Treue, das Leben des Geiftes, und beiligt ben Bund ber Freundschaft fur die Ewigkeit. Bulett ift fie auch 4) eine Quelle der reinsten und herrlichsten Freude. Wenn mir auch Leib und Seele verschmachtet, fingt Uffaph, so bist doch du, o Gott, immer des Bergens Troft und Theil (Pfalm LXXIII, 23.). Gie vereinigt den Menschen mit Gott, erleuchtet seinen Berftand, gewährt bem Bergen den edelften Frieden (Rom. V, 5.), erhebt es zu ber Buverficht, ein Theilnehmer an bem Wachsthume seines'

himmlischen Reiches zu fenn, beruhigt es unter allen Sturmen bes Lebens (Rom. VIII, 18.) und floßt ihm noch im Ungefichte des Todes ben ftarkenden Muth eines festen und siegenden Bertrauens ein (ebendas. 30. 1. Joh. III, 21.). Das Gegentheil von dem Allen ift bas innere Berwurfnig, die Trockenheit und Trostlofigkeit des Gemuthes (desolatio spiritualis), wo fich ber Mensch in gemeiner Gelbstliebe verzehrt, weil er von der Liebe zu dem Sochsten und Bollkom= mensten verlaffen ift. Siernach bleiben uns nur noch bie wichtigsten Mittel übrig, Die Liebe zu Gott in uns zu er= zeugen, sie zu ftarfen und zu nahren. Billig fangen wir bier 1) mit einer ernften Ermagung ber Fluchtigkeit und der unbefriedigenden Reige aller irdischen Guter an. Die Welt vergeht mit ihrer Luft; wer fie liebt, in dem ift feine Liebe bes Baters mehr (1. 3oh. II, 15.). Jeder frage sich boch, ob die Sinnenwelt ihm gewähret, was er sucht, Friede fur fein Berg (Matth. XI, 29.) und Rube fur feine Seele; er frage fich, ob irgend eine Befriedigung feiner Euft feinem Beifte genügte; ob Reichthum, Bergnugen und Sattigung feines Ehrgeiges ihm bleibenden Genuß verschafte? Gerade Diejenigen, Die ihr ganges Leben ber Sabsucht, der Ruhmbegierde, den mannigfachsten Berftreuungen und Sinnenreigen widmeten, befeufzen bald vergebens die Eitelkeit ihres Strebens (Pred. Sal. II, 1 f.) und ihre Ent= fernung von dem mahren Gute, in deffen taglich machsen= bem Befige fie fo zufrieden und glucklich fenn konnten. In der Bruft eines benkenden Menschen muffen Betrachtungen dieser Urt bald eine edlere Sehnsucht und hohere Bestrebun: gen weden und eine freiere Richtung bes Willens vorbereis ten. Noch mehr wird diefe 2) durch eine religiofe Gei= ftesbildung und genauere Renntnig Gottes befor: bert werden. Allgemeine Vernunftideen von der Burde bes Menschen und seiner sittlichen Bestimmung konnen zwar ben Beift aus feiner Eragheit weden, welche die Guthanafie aller Tugend ift; aber volle Befriedigung gewähren fie bem benkenden Menschen nicht. Nur in Gott, dem ewigen, liebenben, beglückenden Bater findet er bie mahre Quelle bes Lichtes, der Freiheit, des Trostes, der Freude und des ewigen Lebens (Joh. XVII, 3.). Wer daher dem edlen Bedurfniffe einer hoheren Liebe genügen will, ber suche ben Unendlichen in sich felbst, in feinem Beifte, in seinem Bergen; er suche ihn in der Natur, Diefem Schauplage eines immer neuen Wechsels reiner Schonheit und segnender Gute; er blicke auf jum himmel, diesem feierlichen Burgen feiner Unendlichkeit; er werde vertraut mit Jefu, dem himmlifchen Berkundiger ber Liebe (30h. III, 15 f.), und mit dem Geifte bes frommen Schulers, ber an feiner Bruft lag. Lebendige Gottes= kenntnig wirkt auch Wohlgefallen an ihm, und aus diesem geht die Liebe von felbst, wie die Barme aus dem Lichte, hervor. Diese Einsicht muß aber noch 3) auf bas Berg jedes Einzelnen und auf die ganze Geschichte fei= nes Lebens angewendet werden. Er bente nur an die Talente, die ihm Gott verlieben hat, an die Borguge, Die ihn vor Anderen auszeichnen, an die Eltern, burch die ihn die Vorsehung beglückte, an die Freunde, die feine Tage er: heitern, an den Wirkungsfreis, in den er eingeführt wurde, an den Erfolg feiner Bemuhungen, an ben Gegen feiner Arbeiten, an feine Rettung aus Gefahren, an manche unerwartete Wendung feines Schickfals, an bas Ende feiner Bersuchungen und Leiden, und an das Wort der Berheißung, er, der rechte Bater werde uns auch fünftig überschwänglich mehr gemahren, als wir bitten und verstehen (Gphef. III, 20.). Wer bas Muge feines Beiftes nicht verschließt und nicht jeder dankbaren Empfindung abgestorben ift, der wird sich durch diese Erinnerungen auch bald zur innigen Liebe gegen Gott erweckt fühlen.

Tief in die Lehre der Kirchenväter, Scholastiker und Jesuiten von der Liebe zu Gott geht Pascal ein in seinen Provinciales lettre X. Amsterdam 1734. tome II, p. 227 sq. Bergl. m. Religionsvorträge im Geiste Jesu: daß die Liebe zu Gott die Seele der menschlichen Zugend sei. B. 1. Göttingen 1804. S. 133 f.

## §. 102.

## Das Gebet.

Der Freund Gottes ist gewiß auch ein Freund des Gebetes. Das haben schon Sokrates, Plato, Spiktet, Antonin und Jamblichus gelehrt; unter den Juden haben es Moses, David und die Propheten dringend empfohlen; für den betenz den Christen ist Jesus das höchste Muster durch Lehre und Beispiel, und von ihm ist der Geist der christlischen Andacht auch in seiner ganzen Kraft auf die Apostel übergegangen. Doch hat sie au Maximus von Thrus, Rousseau und Kant, erklärte Gegener gefunden, von welchen man noch immer lernen kaun, den Misbränchen des Gebetes zu begegnen.

Eine unmittelbare Folge ber Liebe zu Gott ift bas Bebet. Da in der neueren Zeit über den Werth dieses fraftis gen Nahrungsmittels ber Religiositat viele kuhne und megwerfende Urtheile gefallen find; fo wird es nothig feyn, eine furze Geschichte beffelben in und außer bem Christenthume vorauszuschicken. Schon die beibnischen Moraliften lehr: ten, der Mensch muffe alle seine Geschäfte mit den Gottern beginnen, welche die Urheber alles Gludes und aller Bohlfahrt seien (πάντα άγαθα δεῖ άιτεῖσθαι παρά τῶν θεῶν· Plutarchus de Iside et Osir. init.). Che Sofrates im Dimaus des Plato ben Ursprung ber Welt zu erklaren versucht, wendet er sich zuerst an die Gotter und fleht sie an, ihm Gedanken zu verleihen, die ihnen wohlgefallen. Eben fo spricht Demosthenes (fur die Rrone), und Cicero in mehreren seiner wichtigsten Reben. Namentlich richtet aber Cofrates fein Bebet an ben Jedg owrno, ober, wie ihn Zacitus nennt, ben Jupiter liberator, bem ber fterbende Ceneca feine letten Blutstropfen weihte. Plato berichtet (de legg. l. X.), es fei eine bei Griechen und Barbaren

herrschende Sitte, bei bem Aufgange und Niedergange ber Sonne, sich zu Gott zu erheben, und ihn im Gluck und Unglud anzufleben; er felbst lehrt in einer eigenen Abhand: lung über das Gebet (Alcibiades II.), alles Gute fomme zwar von der Vorsehung, doch muffe man sie nicht um ein bestimmtes Sinnengut, sondern um Beisheit und Ubwenbung bes Bofen bitten, auch wenn wir es uns thorigter Beise wunschen sollten (Zev Baoilev, rà deira nai evrouérois απαλέξειν κέλευε.). Uuch die Romer beteten bei der Bahl ihrer Dbrigkeiten, bei Abfassung der Gesetze, bei ber Einweihung öffentlicher Gebaube, und fur ben Segen ber Feldfrüchte an bazu bestimmten Festen (Feriae sementinae), wie wir aus dem Dvid wiffen, der uns ein ichones Formular dieser heidnischen Undacht aufbewahrt hat (Fast. lib. I. fin.). Noch wurdiger ift ber berühmte Hymnus des Stoifers Rleanth; benn die Mitglieder ber Stoa erklarten es geradezu für Thorheit, sich bas von den Gottern zu erbit= ten, mas man sich von einem edlen Freunde zu verlangen schämen wurde (Seneca de benefic. lib. VI.); darum wunsch= ten sie sich von der Huld der Gotter nur die Ergebung in ihr Schicksal (Epicteti enchiridon. c. 52.). Bittet Jemand Die Gotter um Befriedigung feiner Luft, fagt Untonin (de se ipso l. X. §. 40.), so flehe du, daß bich die Begierde nicht reite; wunscht ein Underer die Befreiung von feinen Leiden, so flehe du um Beiftesftarte, bas Ungluck ju ertra= gen; bittet ein Dritter, daß ihm bas Schicksal sein geliebtes Rind nicht raube, so munsche du dir den Muth, diesen Berluft nicht zu furchten. Treffender faßt Samblichus ben Beift bes Gebetes auf, wenn er bemerkt: es wecht bas Gottliche in und, erhebt unfer Befen zur Bollkommenheit und versett und in die Nabe Gottes, daß wir von ihm in unserer Schwäche, Muth, Starke und Bollendung gewinnen (7ò θεΐον εν ημίν και νοητον και εν εγείρεται εν ταίς ένχαις και συνάπτεται πρός αυτοτελειότητα. De mysteriis Aegyptiorum sect. I. c. 15.). Genau ift hier ber Scheibeweg, wo fich ber Glaube von bem Aberglauben und der Schwarmerei

trennt. Nach bem U. T. haben ichon die Patriarchen bas Gebet mit ber Religion in die genaueste Berbindung gesetht. Ubraham und Isaaf beteten des Morgens und Abends (1. Mof. XIX, 27. XXIV, 63.); dem Moses wird einer der erhaben= sten und rührendesten Pfalmen (XC) zugeschrieben; aber ber fleißigste Beter ift David (Pf. LXXXVIII, 14.), ber an ber gewiffen Erhorung feines Flebens feinen Zweifel begt (VI, 10. LXV, 3. LXVI, 20.). Much Salomo's Gebet um Deisbeit ift reich an großen Gedanken (1. Kon. III, 9. f.): nach bem Berichte bes Propheten gewährt Gott bie Bitte bes Siffias um Berlangerung feines Lebens (Jef. XXXVIII, 10. ff.), und nur das Gebet bes Frevlers wird verworfen (Rlagt. Berem. III, 8.). Denfelben Glauben sprechen auch bie Upofruphen aus (Gir. XXXV, 20.); doch gebenken sie eines befonderen Engels des Gebetes, der das Flehen der Beiligen vor Gott bringt. Nach Efra's Zeiten beteten die Juden gu bestimmten Stunden; des Morgens (חררית), Nachmittags (מכחה) und Abends (ערבית), vor und nach Zische (Psalm CXXVI und CXXXVII.), bei ber Borlefung bes Gefetes, für die Rranken, die Dbrigkeiten und gegen die Reger (Vitringa de synag. vet. S. 1047. f.). Im R. T. giebt Jefus felbst die herrlichsten Vorschriften fur fromme Beter. Er empfahl vor Allem das stille Privatgebet (Matth. VI, 6.), veredelte den judischen Raddisch (9. ff.), drang bei seinen Schulern auf ein wiederholtes Gebet zur Starkung ihres moralischen Sinnes (Matth. XXVI, 41. Mark. XI, 25. Buk. XVIII, 1. XXI, 36.) und erklarte ihnen feierlich, daß jedes im Geifte feiner Religion Gott vorgetragene Gebet gewiß werde erhort werden (3oh. XVI, 23.). Er felbst betet oft (Matth. XIV, 23. But. VI, 12.), aber nie zur bestimmten Beit, wie die Juden, und auch nicht um ein bestimmtes Gut (Matth. SXVI, 39.), fondern bei einer besonderen Erhe= bung feiner Seele, ober wenn er einer hoheren Starfung beburfte (Matth. XXVI, 36.); er betet für die Kinder (Matth. XIX, 13.), fur feine Schuler und Nachfolger (Joh. XVII, 12. f.) und namentlich am Grabe bes Lazarus (Joh. XI, 41. f.);

biefe lette Stelle enthalt bas merkwurdigfte und folgenreichste Bebet, bas je aus bem Munbe eines Sterblichen zum himmel aufstieg. Un diesen Grund: faten hielten auch die Upostel fest (Rom. XII, 12. 1. Kor. XIV, 13-15. 1. Petr. IV, 7.) und gingen den Gemein= ben mit ihrem Beispiele voran (Apostelgesch. I, 14. XVI, 25. Ephef. I, 16.); auch fordern sie bisweilen zu bestimmten Furbitten auf (1. Theffalon. V, 25. 1. Timoth. II, 1. Johann. V, 25.; boch naberten fie fich bie und ba wieder dem judischen Cultus (Apostelgesch. III, 1.) und einzelnen Gebrauchen ber Synagoge (Johann. V, 16.)', die auch bei ben ichon bamals getroffenen Abanderungen (1. Korinth. XI, 4.) doch unseren Sitten und Bedurfniffen nicht mehr zusagen. Go waren denn auch die Gebete ber ersten Christen nach Inhalt und Form judisch; man sprach bie unter den Juden gewohnlichen Daukfagungen bei dem Genuffe ber Speisen; man wusch sich bie Bande vor bem Gebete (Sebr. IX, 10.); man betete nicht knieend, fondern stehend (de geniculis adorare nesas ducimus. Tertullian. de cor. mil.); man erhub Augen und Bande und bewegte bie Fuffe; man betete des Tages breimal und wandte fich babei gegen Morgen; man betete fur Dbrigkeiten und Kranke, für Bugende, die Katedhumenen, für Befeffene, und las fpå= ter an großen Festen auch eigene Litaneien ab. Go entstand ber Glaube an die Zauberfraft bes Gebetes, ber fich lang unter ben Christen erhalten hat; wie Alexander zu Conftan= tinopel offentlich um ben Tod des Arius betete (Theodoreti H. E. I, 14.), so warf Luther zu Beimar, wie er felbst fagt, Gott am Rrankenbette des hppochondrischen Melauch= thon "den Sack bes Gebetes vor die Fusse (2B. Ih. XXI, S. 99.)"; und noch in unferen Zeiten betete Lavater zuwei= len mit einem Vertrauen, welches nahe an Ueberspannung und Bermeffenheit grenzte (f. Lebensbeschreibung v. Gefiner. Winterthur 1802. B. I, G. 202.).

Wir wenden uns zu den Bedenklichkeiten und Zweifeln, die von der anderen Seite der Kraft und Burde des Ge-

betes zu nahe treten. Schon im zweiten Sahrhunderte verwarf ber scharffinnige Sophist, Maximus von Tyrus (Dissertat. XI. cap. 3.) das Gebet überhaupt und suchte feine fühne Meinung durch folgende Schlusse zu erweisen. Ent= weber ist Gott veranderlich, ober nicht. Im ersten Falle fann er nicht einmal mit einem weisen und standhaften Manne verglichen werben; im zweiten aber kann bas Gebet in feinen Entschluffen feinen Wechfel hervorbringen und ift folglich unnig. Entweder ift ber Beter murbig, ober un= wurdig. Ift er wurdig, so wird ihm bas, was er wunscht, ohne Bitte gewährt; ift er aber unwurdig, fo ift fein Gebet vergeblich und er fällt Gott nur zur Last (evoxlov to 9eo). Entweder bekummert sich die Vorsehung nur um das Allgemeine, oder auch um bas Besondere. Unter ber ersten Bor-aussetzung ist bas Gebet vergeblich, denn der Beter wird nichts erhalten, was mit bem Beften bes Gangen ftreitet; im zweiten Falle ift es abermals vergeblich, weil ihm bas Gute von felbst gegeben und eben fo bas Bofe verweigert wird. In demfelben Sinne schreibt Rouffeau: "Ich danke Gott für alle feine Bohlthaten, aber ich bete nicht, denn um was follte ich ihn bitten? Etwa baß er meinetwegen ben Lauf der Dinge andere, ober ein Wunder zu meinem Beften thue? Ich, ber ich verpflichtet bin, bie weife Ordnung ber Bett und feine Borfehung zu verehren, follte munichen durfen, daß er meinetwegen diese Ordnung unterbreche? Dein, ein fo verwegener Bunfch verdiente eber gestraft, als erhort zu werden (Emile livre IV.)." Roch ftarfer bruckt fich Rant aus, wenn er behauptet: bas Gebet, als ein innerer, formlider Gottesbienst gedacht, ift ein aberglaubischer Wahn, benn es ift ein blos erklartes Bunfchen gegen ein Wefen, bas feiner Erklarung bedarf, wodurch alfo nichts gethan, mithin Gott wirklich nicht gedient wird. Sochstens fann es nur ben Werth eines Mittels gur Belebung einer guten Gefinnung haben, und eben baber nicht fur Jedermann Pflicht senn (Die Religion innerhalb ber Grenzen ber bloßen Vernunft. Königsberg 1793. S. 284 f.) Bon diefer pfyHologischen Seite haben Reinhard (wie viel uns das Gesbet als Erhebung des Herzens werth senn musse, Pred. v. 3. 1798. I, 355 f.) und Schleiermacher (von der Kraft des Gebetes: Predd. Erste Sammlung, 2. Aust. Berlin 1806.) die Andacht besonders dargestellt; daher dann Viele geglaubt haben, sich bloß auf diese Ansicht beschränken zu dürsen.

Schwarzens Handbuch für driftliche Lebensweisheit,

Heibelberg 1837. S. 268 ff.

#### §. 103.

Begrif und Werth bes Gebetes.

Bir deufen uns aber unter dem Gebete die andachtige Erhebung des Gemuthes gu Gott, dem allgegenwärtigen und milden Geber deffen, was wir bedürfen. Man un= terscheidet nach Paulus das bittende, fürbittende und dankende Gebet, welches immer mit dem Lobe der göttlichen Größe verbunden ift. Da viele Beter mit beschränften, oder selbst nurichtigen Begriffen von Gott und seinem Reiche in seine Dabe treten; so muß ihr Gebet zu ihrem eigenen Besten oft ohne Erfolg bleiben. Aber ein Gebet im Geiste Befu führt nicht nur innerlich schon seine Erhörung mit sich, weil es das für das Herz ist, was der Glaube für den Verstand, Erhaltung unserer Gemein= schaft mit Gott; sondern es hat auch die Verheißung eines angeren Ginfluffes auf die Berbefferung unferes Schickfals, der durch Geschichte und Erfahrung auf eine merkwürdige Weise bestätigt wird.

Beten heißt nach der Ansicht älterer und neuerer Mozalisten (Picus de Mirandula in expositione orat. do-

min. Opp. Basil. 1601. tom. I., p. 225. Clobius auge: meine Religion. Leipzig 1808. G. 354 ff.) Gott mit anbachtigen Gefühlen feine Bunfche vortragen. Bewiß gehort zu jedem Gebete 1) Undacht, oder eine fromme Sammlung und Stimmnng bes Bemut hes, welche die Erhebung bes Geiftes zu Gott moglich macht und beforbert. Es ift nicht genug, an Gott zu benfen oder über ihn zu fpeculiren; benn das kann auch von dem Indifferentisten, Deiften und kalten Dogmatiker geschehen, ben die bloge Idee Gottes noch keinesweges jum Gebete erwarmt. Die Undacht ift mehr als ein bloßer Gedanke; sie verbindet mit der Borftel= lung ber Große und Majestat Gottes auch bas Gefühl ber Chrfurcht, Demuth, Liebe und Dankbarkeit gegen ibn; ber Berstand allein ift nie andachtig, wenn nicht bas Berg an seinen Betrachtungen Theil nimmt. Fen elon nennt baber bie Undacht ein paffives Gebet, und Rant eine Stimmung des Gemuthes fur Gott ergebene Gefinnungen. Diese Andacht muß fich aber auch 2) durch Erhebung ber Seele thatig beweisen. Die religiose Beiftesstimmung, die durch die Betrachtung der Natur, oder Unhörung eines erbaulichen Vortrages geweckt wird, bleibt immer nur ein leidender, oder negativer Zustand bes Gemuthes, der in der Berschwindung bes Leichtsinnes, des Unglaubens, der weltlichen Zerstreuung besteht. Das Gebet hingegen ift etwas Actives; es ift ber Ausbruck frommer Empfindungen; es ift eine Selbstthatigkeit bes Gemuthes, eine Richtung und Erhebung deffelben zu Gott, entweder durch innere Beziehung der Gefühle auf ihn, oder durch den Ausdruck derfelben in Worten und Beichen; Bekenntniffe unferer Schwachheit, Berlangen, Gehnfucht, Bunfche und Sofnungen eines befferen Buftandes find von ihm unzertrennlich. Mus diefem Grunde haben daher die Sitten= lehrer das Gebet eine Unterredung, ober Unterhaltung mit Gott genannt, weil man nicht beten kann, ohne von bem tiefen Gefühle seiner Abhängigkeit von Gott durchdrungen zu senn und das Bewußtsenn derfelben vor ihm auszusprechen. Durch den leichtsinnigen Dunkel des Unglaubens, oder den philosos

phischen Stolz bes Stoifers, welcher eben fo frei und unab: hangig senn will, wie Gott, wird schon die erste Regung bes Gebetes in der Seele unterdruckt. Diefer Musbruck un= ferer Undacht im Gebete ift 3) mit dem lebhaften Ge= banken an feine Allgegenwart verbunden. Es ift nicht genug, und Gott nur als Ibee, als einen abstracten Begrif, als eine ewige Weltordnung zu benten; das Gebet fordert noch überdieß den vollen Glauben an feine Perfonlichkeit; ber Beter schreibt ihm, wie es ber Wahrheit gemäß ift, nicht nur eine beharrliche Identitat bes Cubjectes (2. Mof. III, 14.), einen anschauenden Berftand und ein beharrliches Selbst= bewußtsenn zu, sondern versett sich durch die fromme Erregung bes inneren Sinnes in eine geiftige Unschauung Gottes, und zwar durch die Bermitte= lung eines Gedankenbildes, welches dem Buftande feiner Cultur und feines gangen Bewußtfenns gemaß ift. Dieses Scheina ber gottlichen Idee in ber Seele bes Beters ift gewiß nur subjectiv, weil es wechselt, wie die Bilbung und Uffection unferes Inneren; aber von ihm hangt boch die fromme Erhebung unferes inneren Menschen, oder der religiofe Uffect ab, ber von bem mahren Gebete unger= trennlich ift und durch bloße Meditation nie erzeugt werden fann (Greiling's Theophanien, oder über die symbolischen Unschauungen Gottes. Halle 1808. S. 165 ff.). Endlich wird im Gebete 4) Gott noch als der milde Geber des Gu= ten gedacht, beffen wir bedurfen (Jaf. I, 17.). Der Betende nimmt besonders feine Allmacht, Beisheit, Liebe, Gnade und Barmherzigkeit in Unspruch; er benkt fich in Gott weniger ben Richter, als ben Bater; er tritt mit bem vollen Gefühle feiner Sulfsbedurftigkeit vor feinen bochften Bohlthater; und in den meiften Fallen ift es ein befonderer Wunsch, ein stilles Leiden, ein geheimes Unliegen, bas ihn in die Nahe seines Schopfers führt. Menschen, die viele Sahre hindurch nicht gebetet haben, erheben demuthig die Sande zum himmel, wenn fie in ber Stunde ber Gefahr inne werden, bag ihre Sulfe nur von bem herrn tommt.

Nach Paulus theilt sich das Gebet als Stammbegrif in verschiedene Urten, in Bitte, Fur bitte und Dankfagung (1. Tim. II, 1.), welcher bas Lobgebet, oder die gerührte Unerkennung feiner Große und Majestat fast immer zur Seite geht. Die Bitte, ober bas Gebet im engeren Sinne, ift die Erklarung unferer Unliegen und Bunfche vor Gott mit bem Bertrauen auf ihre vaterliche Gemahrung (Pfalm XXVII, 7.). Nothwendig hangt der Inhalt und Vortrag dieser Bit= ten von der Ginsicht und Bildung des Gottesverehrers felbft ab; benn anders betet ber aberglaubische, anders ber ge= meinfinnliche, anders der weise und driftliche Freund ber Undacht. Der aberglaubische Beter rechnet auf Bun= ber und will Gott die Erfüllung von Bunschen abnothigen, tie ihm nach den moralischen Gesetzen der Welt und Natur nicht gewährt werden konnen, z. B. Reichthum ohne Muhe, ein Umt ohne Burdigkeit, Frommigkeit ohne Kampf und Selbstbeherrschung. Darinnen besteht ja bas Befen bes Uber= glaubens, daß man in der Blindheit seines Berftandes, oder mit unweiser Berufung auf übelgefaßte Schriftstellen (Matth. XVII, 20.), Gott mit andachtiger Beftigkeit und Budringlichkeit (Buk. XVIII, 4. f.) zwingen will, ben weisen Busam= menhang des Weltlaufes zu unterbrechen und unmittelbar in bie Natur einzugreifen. Go betete Luther im 3. 1531. mah= rend der Krankheit des Churfursten Johannes, des Bestan= digen, von Sachsen: "lieber Berr Gott, erhore unser Gebet nach beiner Bufage, daß wir dir die Schluffel nicht vor die Thure werfen; denn wenn wir zuletzt über dich zornig wer= ben und dir beine Ehre und Zinnsguter nicht geben, wo willst du denn bleiben (Werke Th. XXII, G. 809.)!" Ein foldes Gebet ift Bermeffenheit und Berfuchung Gottes (Matth. IV, 7. Joh. IV, 3.); es beweiset eine unläugbare Unvoll= kommenheit der Ginsicht und der Undacht; denn Gott wirkt nicht, wie Menschen, durch das Einzelne auf das Allgemeine, sonbern durch das Allge= meine auf bas Ginzelne, und feine Fügungen burfen nicht ertrogt, sondern muffen in Demuth und mit ftiller Ergebung erwartet werben. Der gemeinfinnliche Beter bes trachtet Gott nur als ben Schuppatron feines Saufes und feiner Guter; er ficht ihn an, ben Brand von feiner Butte, Sturm und Donner von feinen Saaten, die Seuche von feinen Beerden, einen giftigen Thau von seinen Pflanzungen ju entfernen; treuberzig gablt er Gott seine geheimsten Bunfche auf und sucht seine Bitten noch durch reiche Bermachtniffe und feierliche Gelubbe zu verftarten. Diefes Gebet ift Gin= falt, weil wir nicht nothig haben, ben Allwissenden erft mit unseren Bedürfniffen bekannt zu machen, (Matth. VI, 32.); es ist Aberglaube, weil sich Gott nicht burch Geschenke bestechen laßt, wie Menschen (Pfalm L, 10. f.); es ift Borwit, weil wir nicht wiffen konnen, ob die Erfullung unferer Bunfche unfer mahres Glud befordern werde und dem allgemeinen Beltbeften gemäß fei; es ift endlich ber Beweis einer niedrigen Denkart, weil wir badurch zu erkennen geben, daß wir mit den hoberen Gutern des Lebens nicht vertraut sind, sondern die Andacht nur als ein Mittel zu unferem Bohlsenn betrachten, eine Unsicht, die mit dem Fetischism der Neger große Aehnlichkeit hat (Meiners fritische Geschichte ber Religion II, 235 ff.). Bei der Unwendung biefer Grundfate auf das wirkliche Leben bedarf es inzwi= schen einer großen Vorsicht: benn auch ein sinnliches und kindisches Gebet ist doch Vorbereitung auf ein besseres und findliches (credendum, quod velit Deus in petendis corporalibus crescere fidem. Melanchthon in corp. doctr. Lips. 1572. p. 605.). Von dem Naturmenschen, deffen Inneres sich dem himmlischen noch nicht aufgeschlossen hat, kann fer= ner ein inniges Verlangen nach hoheren Geistesautern noch nicht erwartet werden; es unterhalt auch ein sinnliches Gebet bas Gefühl der Abhängigkeit von Gott, badurch die Heftigkeit der Begierde, mit ber man ohne Gebet seine irdischen Zwecke verfolgt haben murde, und bahnt der wurdigeren und edleren Bitte den Weg (2. Rorinther IV, 18.). Der weise und driftliche Got= tesverehrer endlich betet, um ben immer wiederkehren-

ben, sinnlichen Schein in seiner Seele zu zerstreuen, um um dem Gemuthe das Bedurfniß hoherer Beiftesguter im= mer gegenwartig, und die finnlichen Reigungen und Begierden des Bergens in den nothigen Schranken zu erhalten, auch dem Herzen Ruhe, Ergebung in den gottlichen Wil= len, Muth und Festigkeit zu erflehen. Go betete Jesus vor feinem Leiden (Matth. XXVI, 42.), und Paulus im Rampfe mit schweren körperlichen Duldungen (2. Kor. XII, 9.); fo fagt Melanchthon von dem heiligen Laurentius: "sein Gebet auf dem glubenden Roste mar nicht vergeblich; denn ob er gleich nicht errettet wurde, so gewann er boch Kraft, seine Leiden zu ertragen : precatio impetrat maius robur (1. e.). Für bitte ift ber andachtige Ausdruck liebevoller Bunsche für das Glud unserer Mitmenschen. Huch hier treten verschiedene Unsichten nach ber Bildung des Beters ein. Es giebt aberglaubische Furbitten, beren man sich als eines Baubermittels bedient, um die Erfullung eines unweisen Bunfches dem Simmel abzunothigen, z. B. fur bie Benefung eines Unheilbaren. Es giebt ungerechte und schwar= merifche Furbitten, z. B. um die Niederlage der Feinde, Ausrottung der Reger, um den Tod unglucklicher, aber noch fraftiger Menschen, wie Luther zu Dessau um die Musrot= tung eines vermeintlichen Succubus, oder Rielfropfs beten ließ. Es giebt aber auch vernünftige, weise und christliche Furbitten für die Obrigkeiten (1. Timoth. II, 1.), Feinde (Matth. V, 45.), fur das Gluck eines wurdigen Mit= gliedes der Gemeine, fur Reisende, Leidende, Kranke und Sterbende. Staatsmanner betrachten die firchlichen Furbit= ten häufig nur von der politischen Seite, als Mittel, den Gehorsam und die Unterwürfigkeit des Bolkes zu befordern; aber ohne Zweifel haben fie auch ben moralischen Zweck, ben bruderlichen Gemeingeift zu wecken, der Gelbstfucht zu fteuern und die Geneigtheit zu erzeugen, den Unglucklichen burch die kräftige That beizustehen. So hatten schon die alten Megypter die Sitte, ihre Ronige, wenn fie bei den offentli= chen Opfern erschienen, durch eine feierliche Rurbitte fur ihr

Heil und ihre Wohlfahrt zu ehren. Gott möge, flehte der Priester, ihnen Gesundheit, langes Leben und eine glückliche Regierung verleihen, wenn sie ihre Pflichten treu erstüllen; nun stellte er das Ideal eines guten Fürsten auf, den König zur Nachahmung zu reihen, und schloß mit einer Ermahnung an die Minister und Staatsdiener (vergl. die classische Stelle in Diodori Siculi didl. hist. lib. I. c. 70.). Dank endlich ist der Ausdruck unserer Kührung über den Genuß der göttlichen Wohlthaten. Der dankbare Beter erskennt es an, daß Alles, was er besitzt und genießt, von Gott kommt; er sühlt es, daß er der bisher empfangenen Wohlthaten nicht würdig war (1. Mos. XXXII, 10.); darum preißt er die Huld und Liebe seines Schöpfers mit inniger Rührung und endigt mit frommen Entschließungen und Vorsätzen.

Der Werth bes Gebetes hangt von feinem Ginflusse auf unser Gemuth und auf unser Schicksal ab, und ift folg= lich entweder ein innerer ober außerer. Gewiß betet jeder Mensch in der Absicht, von Gott erhört zu werden (Pfalm CXLIII, 1. f.), und murde folglich jeder lebung ber Undacht entsagen, wenn man ihm den außeren Werth berselben streitig machen, ober ihren Zusammenhang mit ber Berbefferung feines Loofes ganglich abläugnen wollte. Siegu aber ift weder in der Natur Gottes, noch in der moralischen Ordnung ber Welt, auch nur der geringste Grund vorhan= Nicht in der Natur Gottes: denn fo gut ich fagen kann, Gott hat von Ewigkeit beschlossen, einen Menschen gludlich zu machen, weil er vorhersah, er werde fromm und tugendhaft werden; eben so wohl kann ich behaupten, er hat von Ewigkeit ber beschlossen, ihm einen bestimmten Bunsch zu gewähren, weil er, wie bei dem Gebete des Sif= fias (Jef. XXXVIII, 3 f.) vorhersah, er werde ihn um die Erfüllung desselben bitten. Noch viel weniger steht die moralische Weltordnung der Erhorung des Gebetes entgegen; benn da nach derselben Sittlichkeit die Bedingung ber Gludseligkeit ift, bas Gebet aber, als Erfüllung einer bestimmten Pflicht (Pfalm L, 15. 1. Theff. V, 17.) ben hoheren Tugenden zugehort, die den sittlichen Werth des Menschen begrunden; fo ift es der Gerechtigkeit Gottes vollkommen ge= maß, bem, der entweder gar nicht, oder übel bittet (Sak. IV, 2 f.), seinen Bunsch zu versagen, und von der anderen Seite ihn dem zu gewähren, der ihn mit Reinheit bes Bergens, Glauben und Vertrauen im frommen Gebete ausspricht. Die Berheißungen Jesu (Matth. VI, 4 f. VII, 7.), sein eigenes Beispiel (Joh. XI, 41 f.), die Versicherungen ber Apostel (Phil. I, 19. IV, 6. 1. Petr. III, 12. 3af. V, 14.) und die merkwurdigen Erfahrungen frommer Beter find hier zu wichtig und entscheidend, als daß der Chrift fuhne und absprechende Urtheile über die außeren Wirkungen des Gebetes jemals zu ben seinigen machen sollte. Man erinnere sich nur an das Beispiel des frommen und ehrwurdigen Paul Gerhard, der nach feiner Berweifung und leidensvollen Flucht aus Berlin, nachdem er auf einer muhfeligen Sußreise zur Beruhigung seiner wehklagenden Gattin das bestannte schöne Lied, Besiehl du deine Wege, in einer Laube gedichtet hatte, am Schluffe feines Befanges unerwartet gu einem anderen geiftlichen Umte berufen und fast sichtbar fur feine fromme Standhaftigkeit belohnt wurde (Richters biographisches Lexikon geiftlicher Liederdichter, Leipzig 1804. S. 93 f.). Es ift leicht, hier einen Fehler ber Erschleichung zu begeben, und noch leichter, über die fromme Reflerion gu spotten, welche bas Gebet mit einer glucklichen Wendung bes Schicksals in Berbindung fest; aber ein haltbarer Grund, der uns berechtigen fonnte, die freie Ginwirkung Gottes auf die Sinnenwelt und mit ihr auch die außere Erhorung bes Gebetes zu laugnen, ift auf dem Gebiete der Bernunft und bes Glaubens nirgends aufzubringen; baber es Niemanden, und am Wenigsten bem driftlichen Religionslehrer geziemt, über sie entscheidend abzusprechen und durch ein eben fo unweises und unkluges, als irreligioses Urtheil die Undachtslosigkeit und Gebetsscheu Underer zu befordern. Wahrhaft fromme und zugleich an ber Weisheit ber gottlichen Welt-

ordnung unverruft festhaltende Manner wurden uns über bie Erhörung bes Gebetes in entscheidenden Momenten ihres Lebens Vicles mittheilen fonnen, wenn ihnen ihr reli= giofes Bartgefühl gestattete, bas auszusprechen, was tiefe und dankbare Ruhrung in dem Junerften ihres Bergens verschließt. Aber ihr Stillschweis gen berechtiget Niemanden, über bas abzusprechen, mas er noch nicht erfahren hat, erfahren konnte, oder wollte. Damit ift indessen die allgemeine und unbedingte Erhörung je: bes Gebetes noch keinesweges ausgesprochen; sie ift vielmehr unmöglich bei ber Thorheit und Ungerechtigkeit so vieler Buniche, welche taglich zum himmel emporfteigen; auch erflart die Schrift ausdrucklich, daß bas Gebet des Sunders ohne Erfolg bleibt (Spruchw. XV, 29.); und oft genug ha= ben wir es wohl schon selbst erfahren, daß uns das, was wir und recht sehnlich von Gott erflehten, nicht zu Theil geworben ift. Wirkliche Gebetserhorung ift alfo nur bann zu erwarten, wenn wir im Geifte Jesu (Joh. XVI, 23.), bas beißt, wenn wir um ein mabres Gut (Matth. VII, 11.) und eine vollkommene Gabe (Joh. I, 17.) bitten. Wahrhaft aut find aber nur die himmlischen Buter (Ephef. I. 3.); alles außerlich Ungenehme und Zuträgliche (ovugéoor, commodum) ift nur Mittel zur Erreichung sittlicher Brecke. Run reicht aber die Ginsicht des verständigften und scharffinnigsten Menschen nicht so weit, daß er die sittliche Wirksamkeit eines ihm zuträglich scheinenden Mittels z. B. Reichthum, Chre, ebeliche Berbindung, mit Buverlässigfeit vorherbestimmen konnte; es kann Durftigkeit ihm nutlicher fenn, als Bohlftand, Niedrigkeit heilfamer, als Erhebung, und felbst eine peinliche Schwachheit und Rranklichkeit bes Rorpers kann die sittliche Erziehung und Beredelung eines Leidenden viel kräftiger befordern, als eine dauerhafte und blühende Gesundheit, die er sich von Gott mit der heißesten Sehnsucht erfleht. Es find bemnach nur zwei Bitten, beren Erhorung wir von Gott erwarten fonnen, eine mit vollkom= mener Zuversicht, die Bitte um Beisheit (Beish. Sal. IX,

4.), die andere mit großer Zuversicht, nemlich die Bitte um das tägliche Brot (Matth. VI, 11.), welches ber himm= lische Bater im gewöhnlichen Laufe ber Dinge keinem feiner Rinder zu verfagen pflegt (ebend. 23. 30.). Alles Uebrige, was wir uns zur Begrundung unseres außeren Gludes win= schen, barf nie Gegenstand eines heftigen, ober unbedingten Berlangens werden, weil wir ben Busammenhang beffelben mit unserer perfonlichen Bollendung und mit dem Beltbesten nicht zu durchschauen vermogen; ber mahre Chrift bit= tet baber um außere Guter entweder gar nicht, ober boch mit großer Bescheibenheit und mit ber voll: kommensten Ergebung in ben gottlichen Willen (Matth. XXVI, 39. 1. Petr. V, 6.). Den Bortheil haben wir bann, fpricht Luther, daß unfer Gebet allezeit erhort wird; ob es schon nicht geschieht nach unserem Willen, doch geschieht Gottes Wille, welcher besser ist, als ber unfrige (Werke Th. X, S. 1720.).

Entschieden ift dafur ber innere Berth eines weifen und frommen Gebetes, weil es feiner Natur nach die Erho: rung mit sich führt. Man fann nemlich von ihm ruhmen, daß es 1) den Berftand von der Herrschaft des finn= lichen Scheines befreiet, ihn über bie Schranken bes Endlichen erhebt und burch ben lebhaften Gedanken an bie bochste Vollkommenheit Gottes eine klare Unsicht ber Dinge befordert. Schon in diefer Rucksicht sollte jeder Mensch beten, weil die Wahrheit fur Jeden Bedurfniß ift; namentlich murden Denker und Forscher auf dem Gebiete der Wiffenschaft glucklicher fenn, oder boch ben Tauschungen vieler Irr= thumer und Paradoxien entgehen, wenn sie sich durch ein wurdiges und frommes Gebet auf einen hoheren Standpunkt des Lichtes erheben und dadurch fur ihre Ideen Klarheit, Harmonie und Zwedinäßigkeit gewinnen wollten. Huch schwächt das Gebet 2) die Herrschaft sinnlicher Neigungen und wilder Begierden, nicht physisch, wie Fasten und Rafteieen, sondern moratisch, durch die Beforderung der Freiheit und Selbstthatigkeit des inneren Menschen (But. XXII,

43.). Der Bornige, ber Wollustige, ber Neibische, wenn er fich ben Gedanken an Gott recht lebhaft vergegenwärtigt, wird es in furzer Beit mahrnehmen, daß die Leidenschaft weicht, die Einbildungsfraft ruhiger wird und die Bernunft zuruckfehrt. 218 Bermahrungsmittel gegen die tauschende Gewalt ber Sinnlichkeit hat bas Gebet, namentlich fur junge Gemuther, eine entscheidende Rraft und Wichtigkeit. Gben baber ftarkt und begeiftert es auch 3) ben Willen gur Bollendung des Guten. Jefus betet auf Golgatha (Matth. XXVI, 39.), und die Furcht des Todes verschwindet aus feiner Seele; die Apostel beten am Pfingstfeste (Apostelgesch. II, 1. f.), und die Undacht erhebt ihr Berg zu großen Ent= schluffen und Vorfagen. Friedrich, der Große, kann der Rraft der Religion seine Huldigungen nicht versagen, ba er seine Rrieger nach dem Gefange eines geiftlichen Leides mit verdoppeltem Muthe in das blutige Treffen eilen sieht. Gewiß wurden viele Menschen die Pflichten ihres Berufes viel treuer und fleißiger erfüllen, wenn fie dem Gebete nicht entfagt hatten, mit bem nur zu oft Ordnung, Regsamkeit und Luft zur Arbeit aus ihren Familien entflohen ift. Ueberdieß gewahrt das Gebet 4) bem Bergen bes Leidenden Ruhe, Troft und Buverficht (Rom. VIII, 26.). Die Beisheit ber Welt führt hochstens nur zur traurigen Ergebung in die Nothwendigkeit der Natur; der Glaube hingegen ftillt den Gram des unruhigen Herzens (1. Joh. III, 19.) und wird selbst wieder durch das Gebet geweckt, daß er die Welt über= winde und sich im Leben und im Tode ber troftenden Ge= meinschaft seines Berrn und Baters freue (Rom. XIV, 8.). Buthers lette Stunden waren peinlich und herzbeengend; aber er kampfte betend zu dem Gott der Wahrheit, der ihn erloset hatte, und hauchte siegend seine fromme Seele aus. Bulegt ift bas Gebet auch 5) eine Quelle ber reinften und feligsten Freuden (Pfalm XLIII, 4.). Es gewährt ber Seele Licht, fuhrt sie in die Nahe bes erhabensten Bei: stes, wirkt die volle Ueberzeugung von seiner Liebe, weckt in uns ein reines Gefühl unserer Burde, nahrt die Buversicht

eines höheren und besseren Daseyns in der Ewigkeit, sohnt uns mit unseren Widerwärtigkeiten und Leiden aus, und ersquickt uns mit der Hofnung einer freien und heitern Zukunft (Psalm LXXIII, 28.). Heil dem Menschen, der so oft und freudig betet, daß sein Leben ein sortwährendes Gebet wird! Seine Freude ist nahe, sie wird vollkommen seyn (Joh. XVI, 24.).

Stäublin's Geschichte ber Lehren und Worstellungen vom Gebete. Göttingen 1824. Tertullianus de oratione: opp. ed. Pamelii. Antverp. 1694. p. 218. ff. Origenes de oratione c. 32. 65. eine kleine geistvolle und lehrreiche Schrift. Fénélon discours sur la prière, in s. oeuvres philosophiques t. II. p. 358.-s. Cramer's Lehre vom Gebete. Hamburg 1786. M. Predigten zur Beförderung eines moralischen Christenthums, B. I. Erlangen 1798. von den sittlichen Wirstungen des Gebetes.

## §. 104.

Praftische Unfict des Gebetes.

Nach diesen Bemerkungen wird sich Zeder zum Gebete verpflichtet fühlen, dem seine wahre Bildung, die unverrüfte Veredelung seines Gemüthes, sein eigenes Bedürsniß und sein Christenberuf am Herzen liegt. Er wird mit Ausmerksamkeit, Verztrauen und Beharrlichkeit beteu; sich einer weisen Drduung der Audacht nicht versagen, aber noch sleißiger auf die Auregungen seines Zueneren achten; von guten Mustern und Gebetseformeln zwar Gebrauch machen, aber sie doch, selbst das Vaterunser, nicht mißbrauchen, sondern vielmehr nach einer religiösen Mündigkeit und Selbsthätigkeit streben, die ihn des Segens eigener Gemeinschaft mit seinem Schöpfer sähig und würdig macht.

Mus ben bisherigen Bemerkungen geht fur jeden bentenden und guten Menschen von selbst die Berpflichtung jum Gebete hervor. Es ift nemlich 1) bas fraftigste Dittel, den Beift zu erleuchten und zu erheben. Alle nie= beren Bermogen unferer Seele werden burch Unschauung und Erfahrung genahrt und gestartt; fur die Bernunft aber, bas Bermogen des Wahren und Guten, giebt es nur ein Mittel ber Belebung und Starfung, ben Gedanken an Gott, von bem wir kommen und zu bem wir gehen, und ber uns im= mer neues Licht von feinen heiligen Sohen fendet (Pfalm XXVII, 1.). Ift aber schon ber Gedanke an Gott erleuch: tend fur ben Beift, fo muß bas Bebet ihm eine noch viel reinere und hohere Rlarheit gewähren (2. Kor. III, 18.), weil es ihn inniger mit feinem Schopfer verbindet und das Gottliche in uns, fo weit es unfer Bewußtfenn faßt, gur berrschenden Thatigkeit des Gemuthes erhebt. Wer nie betet, wird auch in ber Beifterwelt niemals einheimisch werben, sondern selbst ba, wo er benkt und forscht, sich nur mit felbstermahlten Idealen beschäftigen, die ihn von der Wahr= heit abführen, ober ihr boch mannigfache Errthumer beimi= schen. Dadurch wird bas Gebet aber auch 2) ein wirksames Beforderungsmittel unferer Tugend. Wenn nemlich wahre Sittlichkeit nur möglich wird burch die stete Richtung bes Willens auf bas hochste Gut, so konnen bie unsicheren Bunfche und Bestrebungen bes Gemuthes nicht fraftiger von ber Sunde abgeleitet und bafur bem hochsten Biele unferes Dafenns zugewendet werden, als durch die Gemeinschaft ber Seele mit Gott (1. Kor. VI, 17.); benn bas Gebet wedt ben Glauben, und nur aus ihm quillt die Liebe, die das konigliche Gefetz ber Tugend und Frommigkeit ift (Sak. II, 8.). Wer nicht betet, giebt entweder zu erfennen, daß er bas Biel seiner Bunsche außer sich sucht und bem Leben aus Gott noch gang eutfremdet ift (1. Joh. II, 15.); ober daß er ein leeres Phantom der Pflicht vor Augen hat, das ihn nur mit fich felbst entzweien, aber nie ihm mahres Seil und bleibende Zufriedenheit gewähren kann. Dabei ift 3)

Miemand fo vollkommen, bag er bes Gebetes nicht bedurfte. Auch der reinste Tugendeifer des Menschen wird immer wieder von der Sinnlichkeit unterbrochen; mit feinen Fortschritten im Guten wachsen auch die Bersuchungen zum Bofen; ber eigene Wille und die immer wiederkehrende Belt= liebe führen ihn von dem Einen ab, mas ihm Noth ift (Buk. X, 41.), und erzeugen dann Winsche und Begehrungen, beren Erfüllung ihm versagt ift (Jak. IV, 2.). Die ebelften und besten Menschen waren baber immer Freunde bes Gebetes, gewannen durch dasselbe neue Kraft, neuen Muth, Gleichformigkeit bes Willens und Charafters und ben Befit bessen, was ihr Herz sich wünschet (Psalm XXXVII, 4.). Gewiß kann man daher auch 4) ohne Gebet kein mah: rer Christ fenn. Wie schon die Propheten ben Geift des Gebetes als ein Gnabengeschenk Gottes betrachteten (Bach. XII, 10.), so macht es auch Jesus seinen Schulern zur Pflicht (Matth. VII, 7. XXVI, 41.), die es wieder ihrer Seits fur ihren wichtigsten und segensvollsten Beruf hielten (Ephef. VI 18. Rol. IV, 2.). Alle Tugenden ber erften Chriften giengen aus dem lebendigreligiofen Sinne hervor, welchen Undacht und Gebet bei ihnen erzeugt hatte, burch bas fie felbst ben Juden und Beiden ehrwurdig wurden (1. Kor. XIV, 25.); Paulus, Johannes, Luther, Melanchthon, Urndt, Spener verdankten ihm die Festigkeit ihres Glaubens und ihrer Zu= gend: und wenn die Liebe Gottes und Christi auch in uns herrschend werden soll, so kann das nur durch das Unhalten am Gebete geschehen (Rom. XII, 12.), welches Licht und Rraft des Himmels in unsere Seele leitet. Das führt uns von felbst zu ben Gigenschaften eines driftlichen Gebetes, unter welchen 1) die Besonnenheit und Aufmerksamkeit obenan fteht. Nahern wir uns ja schon einem Weisen, ei= nem Borgesetten, einem Fürsten mit einer wurdigen Fafsung; wie sollten wir uns da nicht sammlen, wo wir mit unseren sehnsuchtsvollsten Bunfchen vor unserem Beren und Bater erscheinen! Wer sich bei dem Gebete nicht sammlet und in die Tiefen feines Inneren zurücksieht, weiß weder,

was er will, noch was er dem hochsten Wesen schuldig ift. Das eitle Wortgebet der Juden und Beiden wird als geift= los und unwurdig verworfen (Jef. XXIX, 13. Matth. VI, 7.) und follte nie von Chriften ausgesprochen werden, die ihren Schöpfer im Beifte und in der Wahrheit zu verehren berufen sind. Nur dadurch wird bei bem Gebete auch 2) ein weises und kindliches Vertrauen möglich. Wir muffen uns überzeugen, dag uns Gott bas, mas wir uns erflehen, gewiß verleihen und gemahren werde, wenn es uns gut ift (Matth. VII, 11. XXI, 22.); aber eben daher muß biese Zuversicht weise fenn und nichts von Gott erwarten, was mit der Ordnung der Matur und feines Reiches ftrei= tet; es muß nicht Bunder, Willführ und gesetliche Begun= stigung von dem allgemeinen Bater aller Menschen fordern; es muß bei allem Feuer der Undacht (Rom. XII, 11.) doch nicht heftig, zudringlich und fturmend (Luf. XI, 8.), sondern bescheiden, demuthig und mit stiller Ergebung in den Wil-Ien deffen verbunden fenn, der allein weiß, mas uns heil= sam ift. Diesen Vorzügen muß überdieß 3) Beharrlich= feit und Ausdauer zur Seite geben (1. Theff. V, 17.): benn wie der fromme Beter durch jede Uebung der Undacht einsichtsvoller und besser wird und sich bem Biele feiner Bunfche nabert; fo finkt er auch unvermeidlich in Lauheit, Ralte, Gemeinheit und Beltlichkeit zuruck, wenn er die Bemeinschaft mit dem herrn seines Dasenns unterbricht und im ftolzen Selbstvertrauen fich, feiner unbewußt, einer frem: ben Leitung hingiebt (Matth. VI, 24.). Gewiß wurden Biele auf Reisen, im Wirbel ber Geschäfte, unter ben Reigen und Zerstreuungen des Lebens nicht so oft ihre Pflicht vergeffen und Schaben an ihrer Seele genommen haben, wenn sie nicht zu gleicher Zeit von der Ordnung der Undacht ge= wichen waren, die ihre sinnlichen Bunsche und Neigungen vorher in Schranken hielt. Nach diesen Erfahrungen ift auch bie Beit des Gebetes nicht willführlich, sondern nach Grundfagen und Regeln zu mahlen. Juden, Chriften und Mossemin haben hierzu gewiffe Tage und Stunden

verordnet; bas kann nicht unbedingt gemißbilligt werben, weil ber robe, sinnliche und regellose Mensch nur burch eine ge= wisse Disciplin der Undacht fur das innere Gebet des Berzens empfänglich gemacht und berangebildet werden kann. Dhue eine bestimmte, offentliche, ober hausliche Undacht murbe in vielen Familien wenig, ober gar nicht gebetet werben; es darf nur von den Borftebern eines Saufes bekannt fenn, daß sie sich diefer heiligen Pflicht versagen, so werden auch Rinder, Sausfreunde und Gefinde fich bald einer leichtfin= nigen Undachtslosigkeit ergeben. Aber von der anderen Seite fann man boch nicht laugnen, daß diese mechanische Unordnung unserer freien Gemuthserhebung leicht in Undachtelei und Frommelei ausartet, die Gottesverehrung burch 3mang in Gottesbienst verwandelt, und baburch Seuchelei, Reli= gionsspotterei, ja felbst ben Unglauben und wirkliche Irrelia giositat befordert. Da nun Jesus selbst bas freie und ein= same Gebet, gerade defiwegen, weil es aus eigenem Untriebe fommt, jeder anderen Undachtsübung vorzieht (Matth. VI, 6.); fo mogte es bem ber Disciplin entwachsenen Chriften auträglicher feyn, ben Ruf feines Bergens gum Gebete abzuwarten. In ber Stunde des Erwachens, mo dem Menschen mit der ruhigeren Bewegung seines Blutes auch ein flares Bewußtsenn feiner selbst in Gott wiederge= schenkt wird (Pfalm LXIII, 7.), vor dem Genuffe der Rah= rungsmittel, durch die der Schopfer unser hinfalliges Da= fenn durch neue Gaben friftet (Apostelgesch. II, 46.), am Aben de, wo man die Reihe feiner Empfindungen, Ge= schäfte, Thaten und Schicksale mit einem Blicke übersieht (Buf. XXIV, 29.), in einzelnen Augenblicken ber Bersuchung, des Leidens, der Freude, der Rührung, erhebt sich ein reines und kindliches Gemuth von felbst zum himmel und bringt bem Ewigen bas Opfer feines Dankes, seiner Hulbigung, seiner Sehnsucht und Zuversicht bar (Sinte= nis von ber Beit bes Gebetes, in f. Postille Th. II. G. 185. f.).

Mit Unrecht erwartet man von der Moral noch eine von Ammons Wor. II. B.

Un weisung zum Gebete; benn biese ift schwer, ja fast unmöglich. Rann man boch, die außere Form abgerechnet, Die bei dem Gebete kaum in Erwägung kommt, nicht ein= mal Jemanden unterweisen, wie er mit seinem Freunde zu sprechen habe; wie konnte ein Mensch ben andern unterrich= ten, was er bem Herrn im Gebete vortragen und welche Bunsche er in die Nabe seines Thrones bringen foll! Gott erkennet, ihn von Herzen liebet, sich seines kindlichen Berhaltniffes zu ihm bewußt ift (Rom. VIII, 15.), durch fein Bewußtsenn der Schuld, oder des Unrechtes von ihm ge-trennt (Siob XVI, 17.), sondern durch Dankbarkeit, Hofnung und Zuversicht zu ihm erhoben wird, dem kann es nie an frommen Gedanken, Gefühlen und Bunfchen, also auch nie an Stoff und Untrieb bes Gebetes fehlen. Befitt aber Jemand jene Gaben nicht, so ift es unmöglich, ihm bafur einen Erfat barzubieten, weil bas Gebet, wie die Liebe, et= was Perfouliches ift, fur bas fein Underer eintreten kann. So wenig Chrysostomus fur mich zu benken, glauben, hoffen und handeln vermag, eben fo wenig kann er, allgemeine Bedürfnisse und Bunsche ausgenommen, für mich beten; bas Stammeln bes Säuglings und seinen Schöpfer ahnen: den Rindes (Pfalm VIII, 3.) hat vielmehr einen größeren Werth vor Gott, als die erborgte Beredsamkeit irgend eines frommen Mannes mit golbenem Munde. Weber Jesus, noch die Apostel haben den Gläubigen je ein bestimmtes Formular verordnet; ihre herrlichsten und geiftvollsten Gebete find reinversonlich (Joh. XVII, 1. f. Apostelgesch. XX, 32. f.); ja Paulus lehrt fogar, daß ba, wo uns die Worte im Gebete fehlen, ein recht inniges, wenn schon nicht jum klaren Bewußtsenn gekommenes, frommes Gefühl eine Wirkung bes gottlichen Beiftes, und Gott wohlgefällig fei (Rom. VIII, 26.). Bur Borubung und bei bem offentlichen Cultus. wo nun boch einmal Giner für Alle sprechen foll und muß, mag man baber zwar feiner eigenen Geiftesarmuth zu Bulfe kommen; aber nur folang, bis man an Chrifto heranwachst (Ephef. IV, 13.) und durch ihn einen freien Butritt gu Got=

tes Huld und Gnade gewinnt. Wer in einer fremden Form Salbung und Alterthümlichkeit den Geist der Andacht sucht, oder immer nach Luther, Arndt, Scriver, Schmolke und den Stunden der Andacht betet, der ist eben so gewiß ein Batztologe (Matth. VI, 7.), als der unmündige Katholik, der den Rosenkranz und das Ave Maria zu einem christlichen Fetisch gestaltet. Vor Gott gilt keine andere Beredsamkeit, als die des Herzens und Gewissens; wer immer an Gott denkt, der wird auch da zu ihm beten, wo ihm Hülse nösthig ist, und zuleht wird sein ganzes Leben das würdigste und Gott willkommenste Gebet sehn. Man vergl. Zollizkofers Anweisung aus dem Herzen zu beten, in s. Predd. B. II, 3te Aust. Leipzig 1789. S. 381 ff.

Diefe Bemerkungen gelten zulett auch von bem Baterunfer, welches man, und zwar aus dem Standpunkte bes Cultus, mit Recht als ein stehendes und an Gebanken unerschöpfliches Formular bes Gebetes zu betrachten pflegt. Man beruft sich bier auf den ausdrucklichen Befehl Jefu (Matth. VI, 9.), auf feinen reichen und fruchtbaren Inhalt, auf die zahllosen Uebersetzungen, Erklarungen und Paraphra: fen, in die man es gekleidet hat, an den Segen, ben es verbreitet, und an den Unwillen, mit dem es zuweilen bei ber offentlichen Undacht vermißt wird. Un diesen Erinner= ungen ift gewiß fehr viel Wahres und Treffendes; bas Bater= unfer umfaßt, wie fein anderes Bebet, die innigsten Unliegen und Bedurfniffe des Menfchen und bruckt Die erhaben= ften und ebelften Gedanken in einer einfachen und gum Berzen dringenden Sprache aus. Insofern gebührt ihm unter ben Sulfsmitteln, ja als der Topik eines driftlichen Gebetes, ohne Zweifel die erste Stelle. Rur folgt hieraus noch feinesweges, bag es zu allen Beiten und Stunden gebetet werden muffe. Es entstand ja aus einem, ober zwei alten judifchen Gebeten der Synagoge, ber man fich, nicht etwa im gemeinen Leben, fondern nur bei der Borlefung des Gesetzes und ber Propheten bediente, und in der jubischen Liturgie (Gebetsordnung Ifraels, Prag 1802, in

hebr. Sprache) noch jest bedient; eine historische Behauptung, welche Bitringa, Lightfoot, Schöttgen und vor Allen Witsius (exercitat. sacrae in orationem dominicam, Basil. 1739. exerc. VI, §. 32. s.) außer Zweifel gefett haben. Dieses alte Synagogenformular hat Jesus mit hoher Beis: heit von den in ihm enthaltenen politischen Messias= ideen, an welchen noch immer unter uns viele Judenchri: ften festhalten, gereinigt, wie er bei ber Erklarung Mofes und der Propheten that, und es in diefer verbefferten Beftalt zum gottesbienstlichen Gebrauche ber Gemeinden verordnet, wie aus der Unrede der vierten Bitte und der folgen: den erhellt. Solang daher die Apostel in ben Synagogen lehrten, werden sie ohne Zweifel von ihm Gebrauch gemacht haben; aber in der Folge haben sie sich desselben sogar bei ber Abendmahlsfeier nicht bedient; ja es beginnt sogar bie Einführung besselben in ben offentlichen Gultus erft in ber afrikanischen Kirche wieder, wo seiner mit Ehrfurcht gedacht wird (Tertullianus de oratione c. 1.). Nicht einmal die Tauflinge burften es beten, weil es zur Geheimlehre (disciplina arcani) gerechnet, ben Ungeweihten verborgen und erst im vierten Jahrhunderte, wie die fogenannten apostolischen Berordnungen (constitutiones apostolicae) bezeugen, zum breimaligen und offentlichen Gebrauche bes Tages empfohlen worden ift. Es hat endlich bei feiner gnomischen Saffung in ber vierten Bitte, die man einem Sterbenden nur nach einer allegorischen Deutung in ben Mund legen fann, fo wie in ber siebenten, eregetische Dunkelheiten, wird schon dem Texte nach anders von Matthaus, anders von Lukas gestaltet, ist in vielen Uebersetzungen von Sprachfehlern nicht frei, und wird, was man vorzüglich zu erwägen hat, burch ben zu oft wiederholten Gebrauch eine mechanische und gebankenlose Lippenandacht, bie ben Christen ausbrucklich un: terfagt ift. Man mag es daher zwar der Jugend fleißig einprägen und erklaren, auch in öffentlichen Religionsvortragen, jedoch ohne Paraphrase und bichterische Licent, fleifig benüten; nur verfaume man nicht, es nach feinem reichen Inhalte von Zeit zu Zeit theilweise zu erläutern und es dem gebildeten Beter mehr zu einer Topik eigener Andacht, als zu einem stehenden Formulare zu empfehlen. Bgl. Dos derleins Erläuterungen des Vaterunser für gemeine Christen. Zweite Auflage. Nürnberg 1788. Potts Predd. neunte Predigt über das Vaterunser, Helmstädt 1791. m. Abhandlung über den Inhalt und Gebrauch des Vaterunsers in der Prachtausgabe des Vaterunsers, siebente Aufl., Leipzig 1837.

## §. 105.

Die Zufriedenheit mit Gott und bas Bertrauen zu ihm.

Der Liebe zu Gott geht von selbst Zufrieden heit und Vertranen zur Seite. Zufrieden ist man mit Gott, wenn man die Ruhe der Seele empsindet, die aus der Ueberzeugung sließt, daß er Alles wohl macht; man vertrant ihm, wenn man die Hofmung hegt, daß er alle Verwickelungen unseres Schicksals weise und herrlich endigen werde. Beide Tugenden haben einen hohen Werth, wenn sie unsere freie Thätigkeit nicht beschränken; sie geshen unmittelbar aus einem lebendigen Glanben hersvor, werden von Jesu und seinen Schülern dringend empsohlen, und unterhalten in uns eine gleichsörmige Stimmung der Seele, die den reinen Genuß des Lesbens erhöht und uns zur Ersüllung unserer Pslichten geschickt und fähig macht.

Unter der Zufriedenheit mit Gott denken wir uns die billigende Ergebung in jedes unserer Schickfale, als eine weise und wohlthätige Fügung Gottes. Nicht, als ob von uns gesodert würde, 1) die Leiden und Unannehmlichkeiten des Lebens mit Wohlgefallen zu empfinden; benn

bas widerstreitet unserer Sinnlichkeit und ift bei ber ersten Berührung unseres Gefühls physisch unmöglich. Paulus war mit allen Grunden ber Ergebung gegen fein forperliches Leiden gewasnet und doch prefite ihm die chronische Rrankheit, die in jedem Falle ein tiefgewurzeltes Nervenübel war (2. Kor. XII, 7.), von Zeit zu Zeit bittere Rlagen aus. Bobl aber muffen wir uns 2) mit bem Gedanken vertraut machen, daß unfer Uebel fein Werf des Dhnge= fahrs, keine unverdiente, willkuhrliche, ober gar feindliche Schickung Gottes sei (Siob III, 20.). Man ift noch nicht unschuldig vor Gott, wenn man schuldlos vor Menschen ist; wenn wir es aber auch waren, so beziehen sich ja unsere Leiden nicht immer auf das, was wir waren, sondern auch auf das, mas mir werden follen (Dit. II, 12.). Es gehört daher gur Bufriedenheit mit Gott fogar 3) ein billigendes Urtheil deffen, mas uns widerfahrt, weil wir mit Buverlasfigkeit erwarten burfen, unfere Duldung werde uns geiftig und sittlich veredeln und sich bald in Wohlsenn und Freude verwandeln (Pfalm XXXVI, 6.). Go bankte Pafcal Gott für seine schweren Körperleiden, weil er sie als ein unfehl= bares Mittel feiner Befferung und Lauterung betrachtete. Die Zufriedenheit mit Gott außert sich also auf eine dreis fache Weise; im Ueberflusse durch Dank und Magigung; bei einem geringen Wohlseyn durch Genugsamfeit (avragneia), oder die Buruckhaltung leidenschaftlicher Bunfche eines hoheren Gluckes (Phil. IV, 12 f.); im Leiden durch Geduld, oder Fassung bei unabwendbaren Leiden (Gal. V. 21.). Dem Sterblichen ziemt es, Alles zu tragen, mas Gott über ihn verhangt, fei es Schmerz, oder Freude, lehrt ein treflicher Dichter (Quintus Smyrnaeus. posthomer. 1. VII, v. 54 s.). Dag biefe Tugend fehr empfehlenswerth fei, lagt sich mit leichter Mube barthun, Sie ist nemlich zunächst schon ein Beweiß kluger Fassung, weil man burch ftetes Murren, Seufzen und Stohnen, wie der Philoktet des Sophofles, nicht nur Feigheit beweift, fondern auch feine lette Rraft verschwendet, ohne bas Geringste für seine Erleichters

ung und. Ruhe zu gewinnen. Dann bewährt fie auch einen lebendigen und kindlichen Glauben an' die Borfehung, die unsere Uebel genau auf unsere Rraft berechnet und das nahe Ende berfelben schon vorbereitet hat (1. Kor. X, 13.). Immer aber beweiset sie die Reinheit und Dauer unferer Liebe zu Gott und erspart uns die schaamvolle Neue, die dem Troge und der Emporung gegen den Berrn unseres Schicksals auf bem Fuße folgt; fie macht uns eintretenden glucklichen Wendungen unseres die wieder Schicksals doppelt theuer und verwandelt sich in der Nahe des Todes in die freudigste Zuversicht (Joh. I, 6. Rom. VIII, 18. 2. Tim. IV, 7 f.) Diese Bemerkungen lassen sich aber noch burch bestimmte Berpflichtungsgrunde verstärken. Genau betrachtet sind nemlich bie Uebel bes Les bens nicht eine Pein, sondern eine Burge unseres sinnli: chen Dasenns, weil sie die Entwickelung und das innere Bachsthum unferes sittlichen Menschen befordern und unfere Tugend zur Reife bringen. Ihre Bahl ift auch nicht fo groß, wie die Feinde und Gegner ber Borfehung behaup= ten; benn Gluck und Wohlseyn ift die Regel ber Matur, Ungluck und Elend aber nur Ausnahme, ober Berirrung. Gott legt Niemandem mehr auf, als er zu tragen vermag, und nach der Erfahrung aller Zeiten ift da, wo das Leiden einen hohen Grad erreicht, auch die Rettung am nachsten. Endlich ist Furcht und Berzweiflung ber Beweis eines schwachen und ungläubigen Gemuthes, das, bei ei= ner beschränkten Unsicht bes Gangen, nur die ersten Gin= brude des Uebels festhält, und darüber feinen naben Wechfel und Busammenhang mit hoheren Weltzwecken aus dem Muge verliert (Pred. Sal. VII, 15.). Da diese Pflicht mit unserem Lebensglucke in fo genauer Berbindung fteht; fo muffen wir noch auf ihre vorzüglichsten Beforderungsmittel achten. Sier bietet fich uns aber vor Allem die Bemer= fung bar, bag viele Bedurfniffe, beren Befriedigung uns bas Schicksal versagt, nur Bedurfniffe ber Runft und bes Lurus find, beren Stillung unfer mahres Wohl nicht im Gering=

sten befordert, sondern im Gegentheile oft eine Quelle von Leiden und Schmerzen wird. Ueberdieß ift bie Unzufriebenheit ein gramliches Lafter, burch bas wir unfer Leiden nur erschweren, uns außer Stand fegen, es zu bekampfen und die Hindernisse unseres Wohlseyns zu entfernen. buldende Hypochonder vermehrt gerade durch die herrschende Bitterkeit feiner Launen die Bahl jener frampshaften Unwandlungen, die ihn angstigen und feine Rraft gefangen nehmen. Bulett hat auch bas Beispiel vieler Menschen, bie unter ben traurigsten Berhaltnissen gefaßt und ergeben waren, viel Ermunterndes und Aufrichtendes. David, Jefus, Paulus, Melanchthon und viele Undere haben fehr oft mit ben größten Unfallen und Unfechtungen gerungen und boch immer an dem Glauben festgehalten, daß bas Leiden Gebuld und Bewährung bringt (Rom. V, 3.). Die junge Gattin und Mutter, die sich der schmerzlichen und lebensge= fahrlichen Operation eines Rrebsübels an ihrer Bruft mit stiller Ergebung und Seelenstarke unterwirft, wie boch erhebt sie sich über den aufbrausenden Muth des jungen Man= nes, der feinen Gegner jum todtlichen Zweikampfe heraus= fordert! Man vergl. die Abhandlung über mannliche und weibliche Seelenftarfe in Malten & Bibliothet ber neuesten Weltfunde, Jahrg. 1831. Th. III, G. 181 ff. ferner Antonin de se ipso. LX. §. 25. Tertullianus de patientia, opp. ed. Pamelii. Antverp. 1684. p. 232 ss. Necker sur la résignation in s. morale religieuse, Paris 1800. t. III. p. 65. s. Marezoll von ber Genugsamkeit, in f. Predd. Lubeck 1797. S. 373 f.

Genau hieran schließt sich das Vertrauen auf Gott (Hebr. X, 22.), oder die gläubige Zuversicht an, daß er auch unsere künstigen Schicksale zu unserem Vesten lenken werde (Psalm XXXVII, 5.). Wollte man diesen Begrif in Zeitzbedingungen auslösen, so könnte man sagen, das Vertrauen sei Zufriedenheit mit der Vergangenheit, Ergebung in die Gegenwart und frohe Erwartung der Zukunst. Die innere Genesis dieser Tugend führt aber auf solgende Merkmale:

Vertrauen auf Gott ift 1) nicht Gleichgultigkeit gegen das, was uns beschieden ift, oder über uns verhängt wird; eine Stimmung des Gemuthes, die weder einen afthetischen, noch sittlichen Werth hat, und eben daher auch bei roben, geistlosen und abgestumpften Menschen, wie bei den Hindus und Pescherähs, gefunden wird. Es setzt vielmehr 2) eine grundliche Erkenntniß der Borfehung und einer moralischen Ordnung der Dinge voraus, in welcher Wahr= heit, Recht und Tugend die Bedingung bes Wohlseyns und der Gluckseligkeit ist (Matth. VI, 33.). Aus ihr muß dann 3) die besondere Hofnung und Zuversicht hervorgehen, daß auch unsere Schicksale und namentlich jedes einzelne Leiden einen heilsamen Ausgang gewinnen werde. Ift bieses Vertrauen acht und christlich, so wird es allgemein fenn und sich in keiner Unfechtung und Gefahr verläugnen, weil sich in jeder derselben zuletzt Gottes Macht und Weis-heit offenbaret (Hiob V, 19.). Es muß ferner weise und den Gesetzen der gottlichen Weltregierung entsprechend fenn, daß wir vom himmel feine Bulfe, ober feinen Beiftand erwarten, der mit der naturlichen Ordnung der Dinge im Widerspruche feht. Nur zu oft migbrauchen aberglaubische und trage Menschen das Vertrauen auf Gott zur Erwar= tung einer Wunderhulfe ba, wo sie arbeiten, ihre Krafte an= strengen, und das auf dem Wege ber Pflicht bewirken follen, was sie sich von den Wirkungen eines überspannten Glaubens versprechen. Es muß endlich fest und beharrlich fenn (Rom. VIII, 38.), denn im Glucke ift es leicht, mit Gott zus frieden zu scheinen; aber im Unglude, und wenn man nirgends Eroft und Buflucht findet, tritt die Zuversicht auf ihn in ihrer mahren Reinheit und Wurde hervor. Augenblicke des Kleinmuthes können zwar auch bei den besten Menschen eintreten (Matth. XXVII, 46.); aber aus einer reinen und edlen Seele verschwinden fie bald, und werden von bleiben= der Starke des Beistes ersett. Daß aber jeder Christ ver= pflichtet fei, Gott zu vertrauen, erhellt schon aus feinem Glauben an ihn, ber ihm alle feine Fugungen und Ber-

hangnisse als weise und wohlthatig schildert (Matth. VI, 31.); aus der Mothwendigkeit eines weisen Lebenspla= nes, ber nur durch die Hofnung moglich wird, daß die Beharrlichkeit in guten Werken jum Biel bes Preises und Ruh: mes fuhrt (Rom. II, 7.); aus der Gorge fur unsere Ruhe und Bufriedenheit, die nur durch Bertrauen festgegrundet wird (Sebr. X, 35.), und aus ben vielen sprechenden Erfahrungen, welche beweisen, daß die treue Buversicht zu Gott nie ohne Frucht bleibt (Pfalm XXV, 3.). Wollen wir fie baher in uns beleben und ftarten, fo muffen wir bamit anfangen, und über bas aufzuklaren, mas wir von Gott nach den Endzwecken seines Reiches zu erwarten haben (Rom. XIV, 17.); bann unferem Bertrauen burch Reinheit des Herzens und Gebet immer neue Nahrung zuführen; in ber wunderbaren Rettung guter und frommer Menschen ein Borbild unferes eigenen Schickfals fuchen; uns die Erin: nerung an den schon oft erfahrenen Beiftand Gottes in die Seele zurudrufen; Rleinmuth und Mißtrauen als eine nothwendige Folge der Befchranktheit und Engherzig= feit betrachten (Matth. VI, 30.), und es fleißig erwagen, baß unsere gegenwartige Zuversicht eine Borubung bes from: men Bertrauens ift, mit dem wir bald unsere Laufbahn schlie= gen und unfere Tugend fronen follen (2. Tim. IV, 18.). Mur ein boses Gemiffen ift ohne Muth und Vertrauen, benn:

> Nicht hoffe, wer des Drachen Sahne fa't, Erfreuliches zu ernten. Jede Unthat Trägt ihren eig'nen Racheengel schon, Die bose Hofnung, unter ihrem Gerzen.

Schillers Werke, Stuttgart 1814, Bd. II, Abth. 2, S. 262. Morus theol. Moral, Bd. II, S. I32 ff. Von dem dristlichen Vertrauen auf Gott: in m. christlichen Religions-vorträgen, B. V, S. 103 ff.

## §. 106.

3. Mittelbare Religionspflichten. Eintritt in die driftliche Kirche.

Da der Meusch von der sittlichen Richtung sei= nes Herzens auf Gott sowohl im Naturzustande, als in seinen geselligen Berhaltniffen durch immerwährende Berstrennugen abgezogen wird; so fann er der Berbindlichteit nicht ausweichen, fich mit auderen, im Glauben Gleichgefinnten zu einer gemeinschaftlichen Gottesverchrung zu vereinigen. Man nennt diese zur äußeren Religiosität verbundene Gesellschaft Rirche, nachdem Zesus durch seine Lehre vom Sim= melreiche den Grund zu dem edelsten und sich immer weiter ansbildenden Vereine dieser Art auf Erden gelegt hat. Der Christ kann sich daher der Theil= nahme an ihr nicht versagen, weil ihn das Gebot Jefu, fein eigenes Bedürfniß, feine geselligen und Familienverhältniffe und das Beispiel aller nur halb= gebildeten Bölker auf Erden dazu auffordern.

Wenn die Menschen im Glauben schon befestigt, so wie in der Ehrfurcht und Liebe gegen Gott treu und beständig wären; so würde sich die Moral auf die bisher vorgetragez nen Pflichten vollkommen beschränken können. Aber die gezmeinste Erfahrung lehrt, daß die religiösen Begriffe sich unzgemein langsam in der Seele ausbilden; das Gemüth der Meisten ist von Gott abgewendet und in die Außenwelt verzsenkt; selbst im Staate wird nur die physische Kraft, der empirische Verstand, das Wissen des Menschen in Anspruch genommen; es wird hier durch Zügelung der gemeinsten und rohesten Leidenschaften nur die Legalität, keinesweges aber die Sittlichkeit bezweckt, und die Zwangsmittel, deren man sich in dieser Absicht bedient, und in einer bloßen Rechtsanstalt

bedienen muß, find ber moralischen Veredelung bes Menschen wie die Kerker und Zuchthäuser beweisen, nicht felten eher nachtheilig und schadlich, als zuträglich und vortheilhaft. ther war daher bereits der Meinung, daß eine zwangsweise von der Obrigfeit angeordnete Sittlichkeit und Frommigkeit unvermeidlich zur Seuchelei und Scheinheiligkeit führe. Man hat daher schon fruher das Bedurfniß gefühlt, sich in besonberen Gefellschaften zur sittlichen Beredelung bes inneren Menschen zu vereinigen, entweder in einem theokratischen Gemeinwesen, wie bei ben Juden, wo Staat und Kirche, man mogte fagen mofaischeplatonisch, in Gines zusammenfielen; ober in einem sinnlichen Nationalcultus, wie bei den Sei= ben, wo phantastischheilige Symbole die Gemuther zusammenhalten follten; ober in geheimen Orben, wie unter ben Pythagoraern, Effenern, Therapeuten und ihren Nachfolgern. Denn bauen wird und mag man überall an bem großen Tempel der Natur, wo Despotism und Pfaffenthum die Beifter niederdruckt und ben unsichtbaren Gottestempel entweiht, ben sich Gott durch die mahre Religion in den Gemuthern ber Menschen errichten will. Ginen außeren Religionsverband diefer Art, oder wie sich Rant ausdruckt, ein folches ethisches Gemeinwesen, nennt man eine Rirche, obschon nicht genau und dem Ursprunge bes Wortes ange= meffen; denn unter den meisten Erdenvolkern finden sich zwar Gemeinen, die zu einem Cultue verbunden find; eine Rirche aber haben, wie ichon Melanchthon erinnert (corpus doctrinae art. de ecclesia), die Chriften allein, weil Jesus der einzige Lehrer ift, ber ein mahres himmelreich auf Erden gegrundet hat, beffen Aufnahme ben Gintritt in die Gefellschaft der Verehrer des Herrn (xvoiaxi) von selbst zur Folge haben mußte. Die driftliche Rirche ift baber nichts Unberes, als ein freier Berein ber Glaubigen gur gemeinschaftlichen Gottesverehrung unter Sefu, ihrem herrn und haupte (Ephes. I, 22.), oder, mas damit gleichbedeutend ift, zur Aufnahme bes sittlichen Got= tesreiches in die Gemuther (Matth. XIII, 20.). Wie sich

bieser geistige Berein von bem burgerlichen im Staate burch sein Oberhaupt, seine Gesetzebung, die ihm zur sittlichen Weredelung der Gemuther unentbehrliche Freiheit, durch sei= nen Endzwet und feine Dauer wefentlich unterscheide, fo, daß beide, wenn schon durch eine vollziehende Gewalt ver= bunden, doch in ihrem Inneren nie vermischt und vermengt werden burfen, ift in ber Glaubenslehre und im Rirchenrechte mit Sorgfalt zu ermagen. Die Ginheit bes Staates und der Kirche ist nicht nur an sich ganz unzulässig und wider= sprechend, ba jeder Staat seiner Natur nach eine 3mangs= anstalt ift, die Rirche aber in der Freiheit, als ihrem Lebens= elemente besteht; sondern sie wird auch nun von ihren besten Bertheidigern auf taufend Sahre hinausgesetzt, wie die Uthener einen Proceg auf hundert Sahre vertagten, den sie nicht mehr aufzunehmen gefonnen waren. Sier handelt es fich indessen nur um die Frage, ob man überhaupt, und nament= lich als Christ verpflichtet werden konne, in die Rirche einzutreten, und, wenn das gegen unferen Willen ichon in den Jahren der Rindheit geschehen ift, an ihr ferner Theil zu nehmen und fich ihren Vorschriften zu unterwerfen? Hierin hat man in der neueren Zeit unter Ratholiken und Protestanten, und namentlich unter Diesen, wenn fie sich Freiglaubige in einem gang willführlichen Ginne nennen, gezweifelt, und weil der Zweifel der Neigung zusagte, ihn fo= fort durch die That in offenen Widerspruch verwandelt. Denn überall findet man in den mittleren und heren Standen der Gebildeten und Halbgebildeten Biele, bie zwar getauft und confirmirt find, aber seit dieser Beit feine Bibel mehr lefen, feine Predigt boren, fein Abendmahl feiern, feinen Diener ber Religion an ihr lettes Lager rufen und ohne Glauben fterben, wie sie gelebt haben (Bretschneider über die Unfirchlichkeit diefer Beit im protestanti= schen Deutschland, Gotha 1820). Man vertheidigt aber biese Ungeselligkeit des Unglaubens aus folgenden Gründen:
1) Der Endzweck der Kirche, religiose Bildung und

Beredelung, konne auch außer einem gefelligen

Vereine wohl erreicht werden, denn Gott bilbe schon einem Jeden auf dem Wege der Erfahrung so viel Glauben und Tugend an, als ihm die Erde zu geben vermöge. Um Besten stelle man es daher dem Gewissen eines Jeden anheim, was er glauben, wann er beten, wie er seine religiösen Pflichten erfüllen wolle.

- 2) Jede außere Religionsgesellschaft sei auf unerweisliche Wunder und Geheimnisse, folglich auf Aberglauben gegründet; dadurch werde nur Tempeldienst und Pfaffenthum, aber keine wahre, moralische Religiosität befördert. Der Rationalist sinde in der jüdischen, christlichen und muhamedanischen Kirche so viel Anstößiges und einen so emperenden Gewissenszwang, daß man ihn nicht verpslichten könne, in eine Gesellschaft einzutreten, deren historischer Grund so unsicher und schwankend sei.
- 3) Jesus habe gar nicht die Absicht gehabt, eine außere Kirche zu stiften, sondern nur eine bessere Religion zu lehren und die Weisen aller Orten zu eiznem Sinne und Glauben zu verbinden (Joh. V, 23 f. XI, 52.). Luther selbst habe die Reformation nicht auf die Theorie einer sichtbaren, sondern einer unsichtbaren Kirche gebaut. So lange man daher keine im Glauben, in der Lehre und im Leben ganz untadelhafte (Ephes. V, 27.), das heißt, wahrhaft katholische Kirche nachweissen könne, sei es besser, in seiner Kammer zu beten und seines Glaubens im Stillen zu leben.

Es sind aber alle diese Vorwande nicht nur scheinbar und täuschend, sondern sie mussen auch gewichtvolleren, positiven Grunden ganzlich weichen: benn

1) kann der Mensch zwar auch im Naturzustande seine Kräfte bilden und entwickeln, wie das in religiöser Ruckssicht das Beispiel der Patriarchen und noch jest der Wilden in Nordamerika lehrt. Aber diese Bildung wird doch immer ohne Mittheilung und Gesgenwirkung Anderer sehr beschänkt senn, da

man nur unter Gleichgefinnten einen beilfamen Mustausch der Ideen und wirksame Untriebe zur sittlichen Beredelung findet (Bebr. X, 24.). Wollte aber Jemand darauf bestehen, fur sich weise und fromm zu werden; fo wurde er auch aus unfern driftlichen Staaten aus: wandern muffen, weil in ihnen sich burgerliches und kirchliches Leben fo durchdringen, daß eines ohne bas andere nicht bestehen fann.

- 2) Die Thatsachen, auf welche sich eine positive Rirchen: anstalt grundet, find freilich darum verschiedener Unfiche ten fabig, weil sie nicht nur physisch, wie in der Profangeschichte, fondern aus bem Standpunkte ber religio: fen Reflexion, folglich im Glauben erfaßt werden muffen, der, bei dem hier unvermeidlichen Ginfluffe der Phantaffe, immer eine gewiffe Subjectivitat behaupten wird. Da aber in der wahren Rirche die Idee nies mals unter ber Thatfache und Erscheinung, sondern diese unter jener steht; so kann die Ubweichung in historischen Unfichten um fo viel weniger ein Grund senn, der Rirche den Beitritt zu versagen, als man hoffen barf, in ihrem Schoofe glaubiger und fur hohere Weltansichten empfänglicher zu werden. Ra= tionalistische Kirchen haben sich im Laufe ber Geschichte nie erhalten; das Pfaffenthum aber fann der freie Got= tesverehrer überall von sich selbst abhalten, und wenn seine Furcht ihn bennoch vor einem religiosen Bereine juruchichrecte, fo mußte er auch aus dem Staate austreten, weil es in dem besten Gemeinwesen an kleinen Enrannen niemals fehlen wird.
- 3) Gine Rirche zu stiften mar zwar keinesweges unmittel= bare Absicht Jesu; er mußte zuerst lehren und einen neuen Bau des Glaubens in den Gemuthern aufrichten, ehe er baran benten konnte, einen außeren Religionsverein zu grunden. Mittelbar hingegen lag die Erricht= ung einer eigenen Rirche unläugbar in fei=

nem Plane: benn er fah vorher, daß fich feine Lehre mit dem Judenthume nicht werde vereinigen laffen (Matth. IX, 17.); bas himmelreich, beffen außeren Wachsthum er verkundigte (Matth. XIII, 31.), war feine Rirche (Matth, XVI, 18.); er legte sogar ben Grund zu ihrer fünstigen Berfassung (XVIII, 17 ff.), verkun= bigte die Bereinigung ber Juden und Beiden zu einer Gesellschaft von Gottesverehrern (Joh. X, 16.) und wollte sie als Bruder unter seiner Obhut verbunden wisfen (Matth. XXIII, 8.). Die unsichtbare Rirche aber ist ein bloger Tropus, weil sich eine unsichtbare Gefell= schaft, felbst im Beisterreiche, nicht wohl benken laffet; Buther nahm nur die Qualitat ber Kirche, Lauterkeit ber Lehre und bes Lebens, fur bas Subject, stellte fie als Ideal der mahren Kirche auf, und bewies hieraus bas Alter der evangelischen Kirche. Daß er hierinnen bas Recht auf seiner Seite hatte, liegt am Tage; aber für die Entbehrlichkeit der außeren und wirklichen Rirche, welche immer eine sichtbare feyn wird, folgt hieraus nichts, weil gerade diese zur Pflanzschule von jener bestimmt ist (Apolog. conf. Aug. art. IV.). Demnach wird es 4) ein fittliches Bedurfniß jedes einzelnen Men= fchen bleiben, im Schoofe ber Rirche zu einem wurdigen Gottesverehrer gebildet zu werden. Bier erhalt er seinen Jugendunterricht; hier werden ihm ihre Lehren und Geheimniffe in faglichen und anschaulichen Formen mitgetheilt; bier balt ihn eine angemessene Difciplin in weisen Schranken; hier wird er durch das Beispiel Underer gebeffert; hier wird feiner Zweifelsucht, bem Irrthume, bem Unglauben und Aberglauben gefteuert und die öffentliche Meinung in der Religion rein erhal= ten; hier wird er im Glauben feiner Bater wieder gu bem Staube versammelt, von bem er genommen ift. Wer nur ein Mitglied bes Staates und nicht auch ber Rirche senn will, sorgt nur fur den Korper und nicht fur den Beift, nur fur außere Freiheit und Wohlfahrt, nicht fur die

innere (Ephes. III, 16.) und hat die hohe Bestimmung der Menschheit nicht begriffen.

- 5) Selbst die burgerlichen Berhältnisse fordern den Eintritt in die Kirche als Pflicht. Ohne eine gemeinschaftliche Religion würde die Gesellschaft durch beständige Streitigkeiten zerrüttet werden, der Unsterricht der Jugend Einheit und Zweckmäßigkeit verliesren, die Familienbande würden aller Innigkeit und Stärke ermangeln, eidliche Betheurungen unsicher und frastlos werden; im Innern des Hauses würde es an wirksamen Mitteln sehlen, den Ausbruch wilder Leidensschaften zurück zu halten, und so müßte in der Nähe des Grabes, Glaube, Hofnung und Erost jeden Sterbenden verlassen. Mit der äußeren Religion verschwindet auch die innere, und der Verfall des öffentlichen Cultus ist unter allen Nationen von vorherrschender Unsittlichkeit begleitet gewesen.
- 6) Bei der genauen Berbindung des Rechtes mit der Pflicht, der Pflicht mit dem Glauben, und des Glaubens mit dem außeren Unterrichte (Rom. X, 14.) hatten alle nur halb gebil= belten Bolfer ihre Beiligthumer, Tempel und Priefter. Solon, Enkurg und Numa grundeten ihre Gesete auf Religion und Cultus; wir finden bei ben Juden einen eigenen Sobenpriester, bei den Mostemin einen Mufti, bei den Tibetanern einen Dalailama, bei ben Tartaren einen Rutuchta, bei den Japanesen einen Mikaddo (Rampfer I, 245), oder geiftlichen Erbkai= fer, bessen Herrschaft von dem des in ihrem Reiche de= spotischen Staatskaisers ganglich getreunt ift, bei ben Ratholiken einen Papft, bei ben Griechen Patriarchen, unter den Protestanten Bischofe und geistliche Behorden, die in Rucksicht auf Glauben, Lehre und Leben nur unter Christo; ihrem Saupte stehen (Ephes. I, 22.). die evangelische Kirche keinem Menschen gestattet, diese geistige Gemeinschaft mit ihrem Herrn und Meister burch

seine Anordnungen und Besehle in Glaubenssachen zu unterbrechen; so ist sie unter allen Christengemeinden auf Erden die freieste, selbstständigste, eine Grundseste der Wahrheit (1. Tim. III, 15 f.) und wird durch das Wort ihres göttlichen Stifters gegen alle Stürme der Zeit geschützt (Matth. XVI, 18.). Zusrieden mit dieser inneren Souveränität, ohne die jede Religion nur ein politisches Phantom wird, überläßt sie die äußere, dem Gebote Jesu und der Apostel gemäß (Matth. XX, 25. Joh. XVIII, 36. Köm. XIII, 1.), dem Staate, der dem Rechte einer würdigen Gottesverehrung weder seinen Schutz versagen, noch diese selbst hemmen und stören kann, ohne mit sich in Widerspruch zu gerathen und seine eigene Aussteligung herbeizusühren.

Es ist daher für jeden vernünftigen Menschen Pflicht, in eine kirchliche Gesellschaft, und namentlich in die christliche, als die geeigneteste zur Förderung wahrer Humanität, einzutreten und in ihr zur Aehnlichkeit mit Gott, als dem hochssten Ziele seiner irdischen Bestimmung, heranzustreben (Ephes. II, 21.).

Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Relisgion. Herausgegeben von D. Marheineke. Berlin 1832. Bd. I. S. 136 ff. Melanchton redivivus, oder der ideale

Geift des Chriftenthums. Leipzig 1837. C. 354 ff.

## §. 107.

Von der Kirchengemeinschaft im außeren Tem= pelvereine und der Sonntagsfeier.

Die Theilnahme an der Kirche wird nur mög= lich durch bestimmte Vereine zur gemeinschaftlichen Andacht, in welchen man sich zur wahren Gottesver= ehrung durch trene Erfüllung aller Lebenspslichten be= kennt und sich zur Erhaltung eines reinen und guten Gewissens verbindlich macht. Unter den Christen ge= schieht das im Tempel, dem Gemeinhause der Gläusbigen, und in der Regel am exsten Wochentage, weil an demselben Christus von den Todten ausersstand, die gottesdienstliche Feier-eines Tages unter sieben nralt und auf die sittlichen Bedürfnisse des Mensschen berechnet ist. Man betrachtet daher den Sonnstag mit Recht als den Träger aller übrigen religiösen Feste, deren Vermehrung nicht gewünscht werden kann, weil sie durch Begünstigung des Aberglandens, der Berstreunug und des Müssigganges der wahren Resligiosität eher nachtheilig, als sörderlich sind.

Die Scheidewand, die der abstrahirende Berstand zwi= schen Natur, Staat und Kirche zieht (§. 66.), ist in ber Wirklichkeit nicht vorhanden; es verlieren sich vielmehr diese Bustande in dem Leben jedes Ginzelnen ftufenweise und in mannigfachen Uebergangen. Wer sich felbst beobachtet, wird es mit leichter Dube mahrnehmen, daß der größte Theil feines Daseyns Naturleben, ein fleiner Staatsleben, ber fleinste firchliches, ober religibses Leben mar, und noch ist. Die meisten Menschen sind Psychifer (1. Kor. II. 14.) der Gefinnung nach, wie gebildet sie auch sonst in afthetischer, artistischer und selbst wissenschaftlicher Rucksicht seyn mogen, also auch fern von Gott (Ephef. II, 13.) und bem inneren geistigen Leben, zu dem sie bestimmt find. Wer fich baber durch den Eintritt in die Rirche, und namentlich in die chriftliche, ju bem Glauben bekennt, bag man Gott zuerst lieben, in ihm allein fein Beil suchen und ein reines Bewiffen über Alles schätzen muffe (1. Petr. III, 21,), ber muß auch bei bem großen Uebergewichte seiner sinnlich : psychischen Ratur über die geistige und sittliche diefen Glauben und die aus ihm fliegenden Borfage von Beit zu Beit erneuern, um fich über die Gemeinheit des weltlichen Lebens zu erheben, die Dunkelheiten seines Inneren zu zerstreuen und sich in bem Lichte Gottes zu verklaren (1. Kor. III, 18.). Wenn bas, bem Grundgesete bes firchlichen Bereins gemäß, gemein= schaftlich von allen Theilnehmern besselben geschieht; fo ent= fteht eine öffentliche Gottesverehrung, wie fie Jesus fordert (3oh. IV, 23.), zum Unterschiede von dem levitischen und heidnischen Gottesdienste (2. Mos. X, 26.), in bem der außere Cultus, der nur ein Mittel zur Belebung from= mer Gefinnungen fenn foll, als verdienstlich und 3med an fich (opus operatum) betrachtet wird. Begreiflich kommt hier in einer sichtbaren Rirche zuerst ber Drt, bann Die Beit jenes Bereins zur Undacht in Ermagung. Der Drt, oder Raum, welcher die gemeinschaftlichen Gottesverehrer auf= nimmt, ift nach den Grundfagen des Chriftenthums vollkom= men gleichgultig, da die Erde überall bes herrn (Pfalm XXIV, 1.), der Berg Griffin und Cbal nicht heiliger ift, als jeder andere Berg, und die ersten Christen bekannt= lich fich nicht allein in ben Synagogen, sondern auch in ben Borfaten heidnischer Philosophen (Upostelgesch. XIX, 9.), auf freiem Felde, in Rluften, Grotten und anderwarts gum Bebete zu versammeln pflegten (Sebr. XI, 38.). Wenn baber in der katholischen Rirche der Wahn genahrt wird, daß Jerufalem, Rom, Loretto, Prato, wo man den Gurtel der bei= ligen Jungfrau (la cintola di Maria santissima) auf einem eigenen Altar verehrt, oder der Berg, wo fie dem himmli= schen Kinde die erste Nahrung bereitet haben foll, erweckenber zur Undacht fei, als jede andere Statte; so ift bas ein Rudfall zu dem Aberglauben des Judenthums (Bauers Beschreibung ber gottesbienstlichen Verfassung der alten Be-Leipzig 1806. 26. II. 54 ff.) und Beidenthums (Apostelg. XIX, 35 f.), welcher die Religion entweiht und bieselben Berirrungen erzeugt, die der Dienst des vom Sim= mel gefallenen Bildes der Diana zu Ephesus veranlaßte (Vie de Scipion de Ricci par Potter. Bruxelles 1825. tom. II, 136.). Fast mochte man dem Himmel daufen, daß er bas gelobte Land bem fanatischen Scepter ungläubiger Mor= genlander unterworfen hat, da der ungemeffene Bilderdienst der Griechen und Romer dort so reiche Nahrung fur einen

Fetischism finden wurde, der die Menscheit entehrt und bas Chriftenthum in feinem erften Reime vernichtet. Unders verhalt es sich mit der gemeinschaftlichen Undachtsübungen gu widmenden Beit. Die protestantische Kirche geht zwar auch hier von bem Grundfage des Apostels aus, daß man feine Tage wählen, oder Sabbate und Feste für heiliger hal= ten foll, als andere Tage (Rol. II, 16.), und lehrt daher, daß an sich auch die Sonntagsfeier nicht nothwendig zur Seligfeit sei (Aug. Conf. ab mut. art. V. VII.). Sie er: kennt indeffen doch das firchliche Bedurfnig bestimmter und der Unhörung des gottlichen Wortes gewidmeter Tage vollkommen an und will hier nichts ohne hinreichende Grunde verordnet, oder abgeandert wissen (Catechism. mai. praec. III.). Nach diesen Grundfagen bleibt demnach die Frage, ob die Sonntagsfeier, als mittelbare Religionspflicht, ein Gegenstand der moralischen Gesetzgebung fei, noch immer ein Gegenstand freier Untersuchung und Berathung. Wir tragen fein Bedenken, sie auf das Bestimmteste zu bejahen, und zwar

1) nicht wegen der uralten Sabbatsfeier ber Juden (2. Mof. XX, 8.). Denn wie nahe auch Mofes dem herrn bei der Rundmachung diefes Gefetzes stand (4. Mof. XII, 8.) so war die ihm hieruber zu Theil gewordene Offenbarung doch gewiß nur mittelbar, weil fie sonst nicht hatte abgeandert, oder von einer anderen verdrängt werden konnen. Aber die Ruhe Gottes von seinen Werten, Die der Grund der mosaischen Sabbatsfeier (1. Mos. II, 3), wird von Jesu als ein menschlis cher und mit der ewigen Wirksamkeit Gottes unvertrag= licher Begrif ganzlich verworfen (Joh. V, 17.); Sabbat soll dem Menschen, nicht aber der Mensch bem Sabbat bienen (Mark. II., 27.); der schensohn ift auch ein Berr bes Sabbats (Matth. XII, 8.) und tritt als folder in feinem menschenfreund= lichen Leben und Wirken auf. Die weitere Erorterung, ob der mosaische Sabbat patriarchalischen, oder agnp= tischen Ursprungs sei, gehort ber Geschichte an (Gich:

horns Urgeschichte von Gabler. Murnberg 1790. Th. I. S. 121 f.); uns genügt es hier, zu bemerken, daß aus ihr nur ein analoger, oder Collateralbeweis für die Beibehaltung unseres Sonntags geführt werden kann-Vielmehr ist

2) die gottesbienstliche Bestimmung biefes Tages aus ei= ner fehr fruhen Unordnung der driftlichen Rir= ch e abzuleiten. Die ersten Christen feierten zwar zur Erhaltung ber Eintracht mit ihren Glaubensgenoffen aus bem Judenthume auch den Sabbat bis in bas vierte Sahrhundert, baber noch Augustin mit dem Bieronymus Die Frage verhandelt: ob es dem Chriften gezieme, an Diesem Tage zu fasten, ober nicht zu fasten? Uber ge= rade aus ber Berlangerung biefer Undacht bis auf ben Abend des ersten Wochentages (Matth. XXVIII, 1.) gieng die Feier bes Auferstehungstages Jesu, oder bes Sonntags hervor, der mit dem Sabbate zuerft nur gleiche Burde hatte, aber bald ein großeres Unsehen gewann und diesen zuletzt ganz verdrängte (Apostelgesch. XX, 7. 1. Kor. XVI, 2. Offenb. Joh. I, 10.). Man verlas bier oft die hergebrachten Perifopen der Propheten, dann Die Denkwurdigkeiten ber Upostel, oder Evangelien (Justin. Mart. apol. II.), erneuerte das Gelobnig ber Taufe (1. Petr. III, 21.), fang geiftliche Lieder (Ephef. V. 19.), verband fich zur treuen Berehrung Gottes und Jesu, zu dem wiederholten Gelubde, Diebstahl, Straffen= raub, Chebruch und Betrug zu vermeiden (Plinii epist. X, 97.) und vor Allem zur andachtigen Feier der Auf: erstehung Jesu (Justin a. a. D.). Damit stimmt auch bie wohlverstaudene evangelische Geschichte vollkommen überein; benn an einem Donnerstage, nach bem romi= schen Calender (dies Jouis), sette Jesus tas Abendmabl ein (Luf. XXII, 7.); am Freitage, oder erften Paffah. tage wurde er gefreußigt (Mark. XV, 42.); am Tage nach bem Sabbat, ober Sonntage (dies Solis) gieng er aus dem Grabe hervor (Mark. XVI, 1. Joh. XX, 1.).

Die Stelle, in welcher gesagt wird, der Tobestag Jesu fei ein Rufttag gewesen (Matth. XXVII, 62. 30b. XIX, 31.) und die Pharifaer hatten erst an ihm bas Passah gegessen (Joh. XVIII, 28.), beweisen, recht verstanden, gar nichts fur bas Gegentheil; benn am erften Passahtage burfte man nach bem Gesetze Speise bereiten (παρασκευή, ערבון 2. Mos. XII, 16.), wenn ber zweite auf einen Sabbat fiel, und bas Paffaheffen ber Pharifaer am Rreutigungstage Jesu bezieht sich nicht auf bas Dsterlamm (מצרים), sondern auf das siebentägige Paffahopfer (5. Mof. XVI, 2.) und die ungefäuerten Brote (Mischuah, Pesachim IX, 5.) beren Genuß bas ftehende Paffah (עולם) genannt wurde (m. bibli= sche Theologie, 2te Musg. Erlangen 1801. Th. II. G. 391 f.). Die Sonntagsfeier hat bemnach ihren Grund in der uralten Erneuerung des öffentlichen Undenkens an die Auferstehung Jesu, ohne die das Chriftenthum sich nie zur öffentlichen Religion auf Erden wurde gestaltet haben (Bingham origines ecclesiasticae, Halae 1729. Vol. IX. p. 13 s.).

3) Der Sonntag ift ber Trager aller übrigen Feste, fowohl ber Beit, als feiner Bestimmung nach. Seiner Bestimmung nach: benn er foll ein Tag bes Lichtes fur ben Geist fenn, und an ihm ift ber Furst bes Lich: tes (Joh. I, 9.) aus ber Nacht bes Grabes gurudige= kehrt. Der Zeit nach: benn alle übrigen Feste sind aus ihm entstanden, ober boch auf ihn gebauet. Won bem Ofterfeste ift bas gewiß; benn ber Sonntag war ja ein unbewegliches, wochentliches Auferstehungsfest, und die argerlichen Streitigkeiten bes zweiten Sahrhun= berts über bas jahrliche Ofterfest find einzig baraus ent= standen, daß man dem nicht in Rucksicht der Bahl, wohl aber des Tages, beweglichen Paffahfeste den Borrang vor ihm erkampfen wollte. So wie bas miflang, gieng auch bas Pfingstfest auf einen Sonntag über; mahr= scheinlich wurde bas noch bei bem spater angeordneten

Weihnachtsfeste ber Fall gewesen seyn, wenn nicht sein Verhältniß zu dem Anfange des neuen bürgerlichen Jahres eine andere Bestimmung nothig gemacht hätte. Die meisten übrigen Feiertage, namentlich die Mariensfeste und Heiligentage, stammen aus einer unerleuchteten und wundersüchtigen Zeit; sie sollten billig, wie es in den cultivirtesten, christlichen Staaten bereits geschehen ist, mit Ausnahme der Localseste, auf den Sonntag verslegt werden, von dem sie ausgegangen sind, und dem sie, wie wilde und üppige Zweige dem Mutterstamme nur einen Theil seines Glanzes und seiner Andacht entziehen.

4) Unter sieben Tagen einen, ber Erholung und Ruhe, ber Sammlung bes Beiftes und bem Nachdenken über Gott und gottliche Dinge ju widmen, ift ein in ber Natur des Menschen felbst gegrundetes Beburfniß, welches fich in einem Laufe von Jahrtaufenden immer bestimmt und beutlich ausgesprochen bat. Conftantin der Große wollte ben Freitag und Sonntag gefeiert wiffen, mußte es aber bei dem letten bewenden laffen (Eusebii vit. Constant. IV, 18.); hundert Jahre nach ber Rirchenverbesserung Englands war in diesem Lande die Sonntagsfeier in großen Berfall gerathen: ba fam Cromwell einem tiefgefühlten Nationalbedurfniffe burch bas noch in England bestehende, strenge Sabbats. gesetz zu Silfe (Vie d' Olivier Cromwell par Leti, Amsterdam 1694, t. II, p. 100); ber republicanische Decadi der Frangosen erhielt sich nur kurze Zeit und ließ auch während seiner fluchtigen Dauer ben Berluft ber Sonntagsfeier schmerzlich empfinden. Go feiert ber Muhamedaner ten Freitag (als Erinnerung an den 15. Jul. 622.), ber Sinese und Japanese ben erften und funfzehnten Zag jedes Monates, und felbst vielen Seiben war und ift der siebente Zag einer Woche heilig.

5) Der Sonntag ist ein Zag des Friedens zwischen Staat und Kirche, der Erde und dem Him= mel; er nimmt, wie Addison sagt, den Rost einer

ganzen Woche von ber Seele weg. Jeber Urbeiter freuet fich Diefes Tages, um neue Rrafte fur feinen Beruf zu sammeln (ad hilaritatem cogitur publice, necessarium laboribus interponens temperamentum. Seneca tranquill. an. fin.); jeder Zweifler benkt an die Unsicher= heit seiner Wege (Jak. I, 8.), jeder Reiche an die Hinfalligkeit feiner Sabe (Buf. XII, 20.), jeder Wolluftling an die Schmach feiner Luft (Rom. VI, 21.), jeder Bebrangte an die Troftungen der Religion (Matth. XI, 28.) und bas geplagte Bolf an ben Frieden ber Seele (Bebr. IV, 9 f.). Dieser Zag, ober keiner, ift ein Tag ber Beisheit und bes Segens fur bie in Berftreuungen und Gorgen versunkene Menschheit. Mit Ausnahme besonderer und ortlicher Feste reicht er aber auch bin, ben Gemuthern eine hohere Nichtung zu geben; die ge= häuften Feiertage nahren nur ben Muffigang und bie Sittenlosigkeit. Daber schon Cassius sagte: oportere diuidi sacros et negotiosos dies, quis diuina colerentur et humana non impedirent. Tacit. annal. XIII, 41. Mus diefen Grunden ift es Pflicht fur jeden Freund der Religion, an den öffentlichen Berfammlungen zur Undacht fleißig Theil zu nehmen (Bebr. X, 25.), in ihrer Mitte ber immer wiederkehrenden Berrschaft bes weltlichen Sinnes zu steuern, ben Unterschied bes Standes und Reichthums zu vergeffen, ber bruderlichen Gleichheit im Reiche Gottes eingedenk zu werden (Matth. XXIII, 8.), sich gegen herrschende Mergerniffe ju mafnen und die unterbrochene Gemeinschaft bes Bergens. mit Gott zu erneuern.

Necker sur le travail et le jour de repos, in s. cours de morale religieuse. Paris 1810. t. III, 1 s.

## §. 108.

Die religiose Beistesbildung in ber Rirche.

Da die evangelische Kirche bei jeder Versamm= lung ihrer Mitglieder, Unterricht und Erbauung aus

dem Worte Gottes nach Rräften zu fördern sucht; so ist es Pflicht für jeden Ginzelnen, dieses Mittel seiner religiösen Geistesbildung fleißig zu benüten. Er wird dadnrch vor der Ginseitigkeit seiner Rennt= niffe und dem Digbranche seiner Freiheit be= wahrt; sein zuerst nur historischer Glaube verwandelt sich nun stufenweise in freie le ber= zengung und heitere Frommigfeit; die Gin= sicht der Lehrer kommt seinem Berstande gu Sülfe und belebt sein sittliches Gefühl; und das Reich boberer Erkenntniß ichließt fich gulegt vor ihm mit einer Rlarheit auf, die ihm ein Vor= gefühl wahrer Seligkeit gewährt. Dieser öffent= lichen Undacht muß die hänsliche, für die fich mm überall reiche Nahrung darbietet, weise untergeordnet werden, weil fie sonft leicht in Dinfti= cism, Sectirerei und religiosen Dilettan= tism ausartet, wodurch der firchliche Verband bedroht und die Erbanung zum Vorwande man= nigfacher Unfittlichteit gemißbraucht wird.

In der evangelischen Kirche ist vollkommene Freiheit des Gewissens bekanntlich das Fundamentalgesetz ihres geselzligen Vereins; sie will, der Vorschrift des Apostels gemäß (1. Petr. V, 2.), ihre Mitglieder nur durch die innere Kraft der Wahrheit zum Glauben und zur Liebe bilden, und verwirft folglich jede Priesterherrschaft und äußere Monarchie in der Kirche, weil beide nur Geistesunmundigkeit und Scheinzheiligkeit erzeugen, das Gedeihen der wahren Religiosität hingegen mehr verhindern, als befordern. Aber ob sie schon den Unterschied zwischen Priestern und Laien nach der Schrift (1. Petr. II, 9.) verwirft, so hält sie doch sest an dem Unzterschiede der Lehrer und Zuhörer (Ephes. IV, 11.), und verz

pflichtet diese zur Ordnung, Bescheidenheit und zum Gehors sam gegen jene (1 Kor. XIV, 32. 40. Hebr. XIII, 17.). Der Beruf des Lehrers besteht aber darinnen, ein treuer Haushalter (1. Kor. IV, 1.), ein geschickter Diener des Him-melreiches (Matth. XIII, 52.), das heißt ein verständiger Ausleger ber Schrift und durch fie ber moralischen Ordnung ber Din= ge, bes Beils und ber Gnade ju fenn, wie fie uns Jefus gelehrt hat und wie sie sich noch täglich an dem erleuchteten Gewissen offenbart (2. Kor. IV, 2.). Der evangelische Re= ligionslehrer achtet weber auf menschliche Ueberlieferungen und Sahungen (Matth. XV, 3.), noch auf irdische Schul-weisheit (Kol. II, 8.) und buchstäbliche Schriftgelehrsamkeit (2. Kor. III, 6.), sondern einzig auf das klare und reine Wort Gottes (Joh. XVII, 17. 2. Tim. II, 15.), wie es Jesus und seine Upostel gelehrt haben; benn in diesem ift auch bas allgemeine Wort Gottes in ber Natur (Pfalm LXIX, 89.) und Vernunft (5. Mos. XXX, 14. Rom. X, 8 f.) enthalten, welches die heiligen Manner bes alten (Jerem. XXXI, 33.) und neuen Bundes (Rom. 1, 15 f. Sebr. VIII, 10.) immer mit hoher Beisheit und Freimuthigkeit verfündigt haben. Diefer freie und burch ernste Willführ überall nicht zu hemmende (Rom. I, 18.) Vortrag bes gott= lichen Wortes hat einzig den Unterricht und die Erbauung der Buhorer zum Endzwecke. Den Unterricht, weil man nach ber Ordnung unserer Seelenkrafte nur burch ben Verstand auf bas Berg wirken und die bunklen Uhnungen bes Gefühls in flare Ginficht verwandeln kann (Spruchw. XXVIII, 26.); daher die Vorträge der Prediger nichts un-berührt lassen durfen, mas zur Erkenntniß des Heils durch ben Glauben (Euf. I, 77.) und aller einzelnen Pflichten bes Lebens (Philipp. IV, 8.) gehört, da nur die Verbindung beider eine freie Ueberzeugung von der evangelischen Wahr= heit möglich macht, die uns von der Herrschaft bes Wahnes befreien und den Weg zur inneren Seligkeit bahnen soll (1. Tim. II, 4.). Mit der Belehrung verbindet der Prediger ben schwersten und wichtigsten Theil seines Berufes, Die Er=

Bereinigung des Lichtes mit der Warme, der Warnung mit der Furcht, der Ermahnung mit der Liebe, um Verstand und Herz surcht, der Ermahnung mit der Liebe, um Verstand und Herz surcht, der Ermahnung mit der Liebe, um Verstand und Herz surcht, der Ermahnung mit der Liebe, um Verstand und Herz surcht sund Dieser Endzweck wird, da die Erregung des Gestühls ganz vorzüglich von äußeren Eindrücken abhängt, durch bloßen Unterricht, und selbst durch das Lesen ascetischer Schriften selten erreicht, und durch ihn zeichnet sich das lebendige Wort des freien, mündlichen Vortrages gar sehr vor dem schriftlichen aus. Ein würdiges und seinem Tausgelübbe treues Mitglied der wahren Kirche wird sich daher verspflichtet sühlen, zur Bildung seines Geistes und Herzens (Ephes. IV, 15.) an dem öffentlichen Unterrichte über das Wort Gottes sleißigen Untheil zu nehmen, weil es sich dadurch

feit seines Beruses verwahrt. Der Landsmann, der Handwerker, der Künstler, der Soldat, der Gelehrte, und unter diesen wieder der Nechtskundige, der Arzt, der Weltweise, der schöne Geist, leben und wirken die ganze Woche hindurch in einem eigenen Kreise von Empfindungen und Gedanken, welcher unmerklich auf den Charakter einwirkt und ihn zu einem mehr, oder minder gemeinen Egoism verbildet. Aber der lebendige Gedanke an Gott in der Mitte einer andächtigen Verssammlung erhebt, erweitert, veredelt und verklärt den Sinn jedes Einzelnen in sein himmlisches Licht, daß er niederfällt auf sein Angesicht (1. Kor. XIV, 25.) und für den höheren Beruf des Menschen und des Christen empfänglich wird. Zugleich steuert er hier

2) dem Mißbrauche seiner Freiheit, und zwar nicht nur dem Mißbrauche der Willführ (2. Petr. II, 19.), die jeder endlichen Freiheit zu Grunde liegt, sonz dern auch der Freiheit des Rechtes (1. Kor. VI, 11.), das er oft mit der Pflicht verwechselt, und der Freizheit des Glaubens, die ihm so häusig gleichbedeutend

ist mit der Freiheit zu glauben und nicht zu glauben. Gewiß wird der Glaube nur möglich durch Freiheit des Geistes und Gewissens, ohne die keine Idee, und am wenigsten eine religiöse, in der Seele lebendig werden kann; aber diese Freiheit ist nur in dem Subjecte, nicht in dem Objecte des Glaubens zu suchen, welches, wie jede Wahrheit, das Fürwahrhalten und zuletzt die Ueberzeugung durch die innere Kraft überwiegender Gründe bestimmt. Ist nun der Prediger von der Gewissheit dessen, was er lehrt, durchdrungen, so theilt sich die Fezstigkeit seines Glaubens auch seinen Zuhörern mit und das Wort Gottes macht durch seine innere Gewalt (Hebr. IV, 12.) allen Täuschungen und Verirrungen der falzschen Freiheit ein Ende. Nun verwandelt sich auch

3) fein Autoritatsglaube in eigenes Furmahr= halten. Der Anabe trinkt Ratechismusmilch (1. Ror. III, 2.) und der Unmundige glaubt mit dem Munde, was die Kirche glaubt. Der mundige Christ hingegen foll nicht nur aus eigener Ginsicht glauben, weil kein Underer für ihn denken und handeln kann, sondern auch Die Elemente des Christenthums in sich zur Bollfom= menheit ausbilden (Sebr. VI, 1 f.), und feine Pflichten auf alle Verhaltniffe bes Lebens übertragen. Beides wird nur moglich durch fortgesetten Unterricht. Die Beiftes. bildung der mittleren und boheren Stande ift in reli= gibser Sinsicht häufig nur negativ; fie haben vergeffen, was sie in der Rindheit lernten, und konnen wohl noch ben Aberglauben und die Schwarmerei tadeln, aber in bem positiven Glauben sind sie meiftens nur Unfanger, bie der Buchtigung in der Gerechtigkeit (2. Tim. III, 16.) gar fehr bedurfen. Sagt boch felbst Rouffeau von fich : ich habe in der Rindheit aus Inftinct geglaubt, in ber Jugend aus Autoritat, als Mann aus Reflerion, im Alter aus Ueberzeugung, und nun glaube ich, weil ich immer geglaubt habe. Wie viel mehr werden bie einer religiofen Fortbildung bedurfen, die das Gefühl bes Glaubens längst vertilgt und sich auf bem weiten Felde ihrer Speculationen veriert und verloren haben! Gerade da, wo die erlernte und passive Religion jedes Einzelnen sich in die eigne, personliche und selbstdenkende verwandelt, bedarf er des Beistandes kundiger Lehrer am Meisten. Durch öffentliche Vorträge der Prediger wird überdieß

- 4) die dem sinnlichen Menschen lästige Religiossität zur heiteren Frommigkeit gestaltet. Gesesh, Buße, und Versöhnung zu predigen ist ein wichtiger Beruf des christlichen Lehrers; aber wehe ihm, wenn er nichts kann, als dieses! Denn darum ist er ja zum Prediger berufen, daß er das Gesetz in Gnade und Wahrsheit verwandele, Gott in seiner Huld und Menschensfreundlichkeit darstelle, den Zusammenhang der Pslicht mit der Freude in das hellste Licht stelle und seine Zushörer stusenweise dahin sühre, daß sie freiwillig thun, was recht und gut ist (1. Tim. I, 9). Nur der Schulz dige, oder der Heuchler senkt traurig seine Augen nieder; der Fromme erhebt sie heiter zum Himmel und freuet sich der immer neuen Gemeinschaft des Lichtes. Bescheidene Zuhörer werden
- 5) auch in der hoheren Einsicht des Lehrers einen Grund sinden, der sie bestimmen muß, sich sleißig zu seinen Füßen zu versammten. Der Mann, der sich von Jugend auf damit beschäftigt, die Schrift, den Menschen, die sittliche Ordnung der Dinge und die Gesschichte zur erforschen, muß in der Regel jedem seiner Zuhörer an Weisheit und geistlicher Ersahrung überlegen sen seyn; er muß sich zu jener Herrschaft des Glaubens über die Gemüther erheben, welche Achtung und Folgsamkeit fordert; ob er schon nichts gegen die Wahrheit vermag, so ist er doch stark und kräftig durch und sür sie (2. Kor. XIII, 8.); es ist daher billig und gerecht, sein Ansehen anzuerkennen und ihm mit Gelehrigkeit entgegen zu kommen. Wenn schon das Amt der Steine

und der Bilder eine gewisse Klarheit hat, welche hohere und bleibende Klarheit muß nicht das Umt umgeben, das die Gerechtigkeit predigt (2. Kor. III, 7 f.)!

6) Bare aber auch an ber Perfonlichkeit bes Cehrers Man= ches zu tadeln, so liegt boch in jeder großen reli: giofen Berfammlung etwas Erhebendes und Erbauliches, welches nicht leicht durch ein anderes Mittel erfetzt werden fann. Schon der Eintritt in die Gemeine ber Glaubigen entwafnet ben Leichtsinn und gerftreuet ben Schein und Dunkel, von dem fein Er= benfohn frei ift; bas Berlesen bes gottlichen Wortes, ber gemeinschaftliche Gesang, bas Gebet stimmt jeden Unverdorbenen zur Undacht; es ift auch wohl feine Prebigt so gehaltlos, daß fie nicht einen Errthum gerftreuen und eine schwache Seite bes Bergens berühren follte. In jedem Falle aber giebt der fleißige Theilnehmer an ber offentlichen Gottesverehrung ben Seinigen ein gu= tes Beispiel, unterhalt die Gemeinschaft bes Geistes mit feinen gläubigen Brudern, und in feinem Sause ben Sinn fur Ordnung, Anstand und Chrbarkeit, ben die Unfirchlichkeit fast immer aus den Familien verbannt. Und wird er vollends durch fortgesetzten weisen Unter= richt einheimisch in der übersinnlichen Welt und vertraut mit der Sofnung des Wiedersehens seiner Bollendeten, über deren Graber er zum Saufe des Herrn geht; fo wartet seiner ohnehin ein Borgefühl ber Seligkeit, bas feine Tage erheitert und ihm den nahen Abschied ers leichtert. (Wie wichtig felbft gebildeten Gemein= ben ein fortgefetter Untericht in der Religion fei, in m. Beit= und Festpredigten. Nurnberg 1810. S. 1 ff.) - In der Sonntagsfeier, ober wochentli= chen Blattern fur/ Rangelberedsamkeit und Erbauung, von R. Bimmermann. Bb. I-VI. Darmstadt und Leipzig 1834 ff. findet sich reicher Stoff zu dieser Betrachtungen.

Mit dieser offentlichen Gottesverehrung auch die hausliche

zu verbinden, ift nicht nur erlaubt, sondern auch rathsam und pflichtmäßig und durch das Beispiel der erften Chriften bem Unbachtigen nabe gelegt. Die Buchermacherei unferer Beit ist ohne Zweifel ein Uebel, aber die homiletifche und afcetische gewiß die unschadlichste; benn lehrreiche und erbauliche Schriften über die Religion, beren Bahl mit jeder Meffe zunimmt, verbreiten in vielen Familien einen Segen, ber von einem Geschlechte auf bas andere übergeht. Gellert, Bollikofer, Seiler, Sturm, Reinhard, Tafchirner und viele unserer frommen Zeitgenoffen sind durch ihre Bortrage und Gebete die Wohlthater von Taufenden geworden und werben es noch immer in mehr, ober weniger beschränkten Wirkungefreisen. Undachtige Vereine biefer Urt muffen sich indeffen auf die Familie beschranken; benn wie der Staat, außer ber großen und ber hauslichen Gefellschaft, feine Berbindung duldet und dulden kann, die er nicht vorher gepruft und gebilligt hat; so kann auch die Kirche vermoge ihres Grundgesetes außer ihren gesetlichen Bersammlungen feine heimliche Conventifel bulben, ohne ihr eigenes Dasenn zu gefährden. Rur die Gegenwart und Leitung eines Geiftli= chen kann diefe Bufammenkunfte von bem Berbachte ber Eigenmacht und des Parteigeistes reinigen. Sat ja boch selbst bas gemeinschaftliche Lefen ber heiligen Schrift ohne die Leitung guter Grundfage (z. B. Engels Geift der Bis bel fur Schule und Haus, Plauen 1824.) Bedenklichkeiten und Gefahren, welche man dem Bolke ohne schwere Berantwortlichkeit nie gestalten, ober leichtsinnig überlaffen barf. Es ift baber bei ber hauslichen Erbauung auch eine weise und zwedmäßige Muswahl guter Bucher nothwendig; benn ber Bang jur Alterthumlichkeit in ber Erbauung, zur Theosophie ber Weigel und Bohme, zur Muftik der Quietiften und Methodiften, zur wollustigen Zanbelei ber Pietiften, zu ben Umtrieben geiftlofer Tractatchen= schreiber, felbst das ausschließende Lefen der volksthum: lichen Schriften Luthers, bas in Schweben schismatische Gemeinden auszeichnet, befordert die Ginseitigkeit, erzeugt einen

falschen Gifer, blaht bie Unwissenheit auf, nahrt ben Dunkel einer besonderen Rechtglaubigkeit, entflammt die Ginbilbungs: fraft, reigt nicht felten zu schandlichen Luften und entweiht burch alle biefe Berirrungen ben Tempel Gottes (1. Kor. III, 17.), der die Undacht bauen und heiligen foll. Bon den gnostischen und mystischen Secten ber Borgeit ift bas befannt. Cromwell mar ein ftrenger Moderator feines felbft: erwählten häuslichen Gultus, und gab fich bann mit feinen Muserwählten ber Trunkenheit bis zur Betäubung bin. Budwig XV. von Frankreich leitete in feinem Sirschparke bie Erziehung junger Maochen, ertheilte selbst Unterricht, bes tete mit ihnen, ließ fie in die Deffe führen und nahm fie bann in die Bahl feiner Beischläferinnen auf (Mémoires de Madame de Pompadour. Paris 1830. t. II, p. 345 s.). Die reine Mystif ber Liebe ju Gott, welche bie Geele jedes religiösen Gefühles ift, grengt im wirklichen Leben 'fo nabe an die unreine, bag man nach einer langen Erfahrung nirs gends weniger eine sichere Burgschaft gegen ihre Berwechses lung findet, als in nachtlichen Berfammlungen fleiner Gefellschaften. Chriftliche Sausvater muffen baber forgfaltig barüber wachen, daß ihre Undachtsvereine nicht in Sectis rer ei ausarten (Dit. III, 10.); benn wenn bie Gigenthums lichkeit einer, ober mehrerer Familien in religiofen Unsichten und Gebrauchen mit geiftlicher Unmaßung hervortritt und bann mit Nachdruck in ihre Grenzen zurückgewiesen wird, fo erzeugt gerade dieser Widerstand bei beschränkten Menschen eine gewiffe Beharrlichkeit bes Gigensinns, Die sie gang uns befugter Weise Festigkeit bes Glaubens nennen, und um bie fich dann bald eine Schaar schwacher Bruder mit ber Miene bes Martyrerthums versammlet. Während die mahre Frommigkeit das Gefühl veredelt und die Buge verklart, erzeugt die Ufterandacht nur religibse Beirbilder, beren überwiegende Ungahl man in allen fectirerischen Kreisen mit Unwillen und Furcht bemerkt. Nicht einmal ber religiose Dilettan= tifm kann mit ber Burbe ber mahren Gottesverehrung bestehen, ein Gebrechen, welches nun überall mit allen Unar:

ten und Gebrechen einer tändelnden Liebhaberei hervortritt. Hier Geschäftsmänner, die, in ihrem Fache nicht ohne Verdienst, sich nun für berechtigt halten, auch über die Angelez genheiten des Glaubens mit vornehmer Miene abzusprechen; dort andächtige Kleinmeister, welche Varianten deutscher Viebeln sammeln und nun von hoher Gelehrsamkeit und Erzleuchtung träumen; an einem andern Orte frömmelnde Weiber, welche die nettesten Ausgaben der heiligen Schrift vaterländischer Mundart, die niedlichsten Ausgaben von Hämmerlein und Arndt, von Tauler und Scriver unter modernen Kreuzzbildern und Madonnen zur Schau ausstellen und schon bei dem Anblicke eines Missionairs in Thränen zersließen; solche Christenblendlinge sindet man nun häusig zwischen dem Tempel und Hausaltar, der surwahr nicht immer ein Altar Tesu und seiner Kirche ist.

Da sich viele Mystiker unserer Tage so gern auf Euther und feine Schriften berufen, so mogen fie horen, mas er "von den Schleichern und Winkelpredigern" schreibt. "Wenn sie auch kein Unthatlein an sich hatten und eitel Beilige waren, fo kann boch dieß einige Stud, daß sie ohne Beruf und ungefordert kommen geschlichen, sie fur Teufels= boten und Lehrer mit Gewalt überzeugen. Denn der heilige Beist schleicht nicht, sondern fleuget offentlich vom Simmel herab. Die Schlangen schleichen, aber die Tauben fliegen; barum ist solch Schleichen ber rechte Gang bes Teufels, bas fehlet nimmermehr. - Der Pfarrherr hat ja den Predigt= stuhl, Taufe, Sacrament innen und alle Seelsorge ist ihm befohlen. Aber nun wollen sie den Pfarrherrn beimlich ausbeißen mit allem seinem Befehl, und boch nicht anzeigen ihren heimlichen Befehl; das find rechte Diebe und Morderber Seelen, Lafterer und Feinde Christi und seiner Rirche. Der Teufel gebenkt auch burch feine Boten nur Aufruhr und Mord zu stiften, ob er gleich eine Zeitlang sich des au-Bert und friedlich stellt, und also beide, geistlich und weltlich Regiment Gott zuwider umzustoßen. Billig follten Umt= leute warnen vor solchen Buben und fragen: warum freuchst

du in den Winkel, richtest ein Neues an, heimlich und unsbesohlen, wer hat dir die Macht gegeben, dieses Kirchspiel zu trennen und Rotten anzurichten? Denn gleichwie die Schleischer unter uns kommen und unsere Kirche zertrennen und verwüsten wollen, also würden hernach auch andere Schleischer in ihre Kirche kommen und zertrennen und verwüsten, und sortan würde des Schleichens und Prennens nimmermehr kein Ende, oder müßte bald nichts mehr von keiner Kirche bleiben auf Erden. Das wollte und sucht auch der Teusel durch solche Rottengeister und Schleicher." Luthers Brief an Eberhard von der Tannen von den Schleichern und Winkelpredigern v. J. 1531, in s. Werken, Th. XX, S. 2074 ff. der Walch. Ausg.

## §. 109.

Von den Religionszweifeln.

Von einer fortschreitenden Geistesbildung find Bweifel ungertrennlich, unter welchen wir weder die Schwäche des Verstandes, die sich nie zu einem be-stimmten Urtheil ermannen kann, noch die Schwäche des Willens, die sich fürchtet, eine Parthei zu ergrei= fen, und am wenigsten die Zweifelsucht, welche un= bedingt verwerslich ist, sondern die angenblickliche Unentschiedenheit der Urtheilskraft bei dem scheinbaren Gleichgewichte der Gründe für und gegen eine Religionslehre verstehen. Man kann sie nicht unbedingt billigen, weil fie oft ans Stumpfheit, Berbildung, Stoly, Recht= haberei und irgend einer untanteren Reigung fließen, für die wir verantwortlich find. Man kann sie aber auch nicht unbedingt verwerfen, weil sie gar nicht in unserer Gewalt, mit dem eigenen Denken und Forschen genau verwandt, der Enthällung des

Arrthums förderlich, dem Geiste unserer Rirche nicht zuwider und durch das Beispiel der größten und edelsten Männer als schuldlos dargestellt sind. Es kömmt daher Alles darauf an, sie nicht zu suchen, sie Anderen nicht leichtsinnig mitzutheilen, bei ihrer Lösung bewährte Grundsätze und die Belehrungen erfahrener Männer zu Hülfe zu nehmen, sie zur Milderung des Urtheils über Andere zu benüßen, und ihnen, bis zu ihrer vollkommenen Aufklärung und Entscheidung, keinen Giusluß auf unsere Handlungen zu gestatten.

Wie in ber erften Bedeutung eines Wortes, wenn fie grundlich erforscht wird, fast immer ber Reim bes Begriffes liegt; so gilt bas auch von dem Worte 3weifel, welches ursprünglich eine Zwiefaltigkeit des Urtheils und der Meinung (διχάσμος, δίψυχος Jakob. I, 8.) bezeichnet. benfen uns aber unter bemfelben feinesweges eine Paffi= vitat des Berftandes, die wie Buridans Laftthier, im= mer zwischen ben Eindrucken entgegengesetzter Meinungen und ihrer Grunde schwankt (Matth. XI, 7. Ephes. IV, 14.), und eben daher das entscheidende Urtheil immer von Neuem vertagt. Diese Unmundigkeit bes Geiftes kommt im Leben haufig vor; wie es Richter giebt, die fich immer dem zuwenden, welcher zulett fpricht, fo giebt es Lefer, die immer nach dem letten Buche, oder dem letten Gedanken urtheilen und eben daher fich nie entscheiden konnen. Gie lei= ben an einer Imbecillitat des Berftandes, Die man der Pfy= chologie und Logif zur Seilung empfehlen muß. Much han= belt es fich hier nicht von einer gutmuthigen Dhnmacht bes Billens, irgend ein Urtheil scharf und bestimmt auszusprechen, weil man fürchtet, burch Partheinehmung ben Unbern zu beleidigen, und daher lieber, wie in einem allopa= thischen Recepte, die Meinungen halbirt, fie burcheinander wirft und so eine eigene Mischung vermeinter Wahrheit an bas

Licht forbert. Das ist bas eklektische Unsustem bes Synkretifm, bei beffen Bildung man sich zwar zweifelnd zwischen Die Partheien stellt, eigentlich aber gar nicht feibst benkt, fondern nur hier abschneibet, dort zusetzt, um bas Daas im Regimente seiner Meinungen voll zu machen und fie mit anberen mathematisch auszugleichen; ein Werk gemeiner Mittelmäßigkeit, welches Reinem genügt und am Wenigsten bie Bahrheit erzeugt, die ohne Geburtswehen des eigenen Den= kens nie geboren werben kann. Es ist daher auch nicht von dem Stepticism, der Zweifelsucht, oder dem falten Zweifelsfieber des Verstandes (Jak. I, 6.) die Rede; weder von dem akademischen, in welchem behauptet wird, man muffe sein Urtheil über Alles zurückhalten, weil sich scheinbar dafür und dagegen sprechen laffe (Platners philos. Uphorismen, neue Ausg., Leipzig 1793, Th. I, S. 703.); noch von dem pyr: rhonischen, wo man traumt, man konne nicht einmal bas ausmachen, bag fich gar nichts ausmachen laffe (Gellius in N. A. lib. XI, c. 5.). Mit Recht fagt Fichte von dies fer Paralysis des Verstandes: "sie ist der tiefste Grad der Berflossenheit des Geistes, da der Mensch nicht einmal um fein eigenes Schicksal sich zu kummern vermag, und verrath nicht Scharffinn, fondern den allerhochsten Grad des Stumpf= finnes, weil sie bie wahrhaft brutale Meinung ausspricht, daß Wahrheit fein Gut fei, und daß an der Erkenntniß derfelben nichts liege (Unweifung gum fel. Leben, Berlin 1806, S. 313 f.)". Unter Zweifeln verstehen wir vielmehr die Unentschiedenheit des Verstandes bei der Prus fung folder Lehren, beren bejahendes und vernei= nendes Moment fich gegenseitig die Bage zu hal= ten scheint. Man denke sich z. B. Die Frage, ob sich bas Daseyn Gottes beweisen laffe, oder nicht? Bier wird ber an mathematische Scharfe und Geschlossenheit der Begriffe ge= wöhnte Verstand sich zu dem negativen, das Berg aber, welches von der Gewißheit dieses Glaubens durchdrungen ift, zu dem positiven Ausspruche wenden, und dieser Bustand wird folang bauern, bis fich bei naberer Beleuchtung ergiebt,

baß hier Mes auf ben Begrif bes Beweises ankommt, nach bessen genauerer Bestimmung auch obige Frage sich von selbst bejaht, ober verneint. Bas nun insbesondere bie Sittlich: keit der Religionszweifel betrift, fo konnen sie weder unbedingt gebilligt, noch verworfen werden. Man kann sie nicht unbedingt billigen und empfehlen, weil sie febr oft aus unreinen und unlauteren Quellen fließen. Faft immer entstehen sie aus der Unvollkommenheit und dem Blod= sinne des Verstandes; benn nichts in der Welt ift vollkom= men gleich; man kann und muß von allen Dingen entweber und oder fagen, wodurch ein Drittes, ber Zweifel, voll: kommen ausgeschlossen wird. Wer baber geubte Sinne (Bebr. V, 14.) hat, bas Wahre und Falsche, ben Schein von der Wirklichkeit zu unterscheiden, der wird auch bald bas Uebergewicht ber Grunde fur die Wahrheit entbecken und badurch den Scharffinn beweifen, der einer richtigen und bestimmten Urtheilskraft überall als unzertrennlicher Gefährte zur Seite geht. Nicht felten fließen Religionszweifel auch aus einer vorhergegangenen Berbildung des Beiftes, wenn man, unbekannt mit den Grundfagen des Denkens und Glaubens, fich ausschließend mit Gegenständen der Erfahrung, der Geschichte und mittelbarer Renntniffe des Berstandes beschäftigt; denn da hauft sich in den Gemuthern eine Masse ungleichartiger und verworrener Begriffe an, welche die Urtheilskraft lahmen, fo, daß fie fich in den bos heren Regionen bes Denkens nie mit Erfolg versuchen kann. Naturforscher, Uerzte, Philologen und Historiker find, wie Bayle und Semler, in der Regel Zweifler, weil in dem Unterhause ihres Wiffens die streitigen Gegenstande solang verhandelt werden, daß das Dberhaus gar nicht zum Spruche Saufig wird ber Glaube, ber bas Berg fest macht, auch durch den Stolz verhindert; man hat die Apostel, noch ehe man fie bort und den tiefen Sinn ihrer Worte erforscht, schon verachtet, weil sie Fischer und ungelehrte Leute waren, beren Visitatorsstyl, wie sich Zinzendorf ausdrückt, keine tiefe Einsicht und Bildung beweise; man glaubt sich wichtig

ju machen, wenn man ben grundlichsten und frommften Denfern widerspricht, und, wie Carneades, heute fur, morgen gegen die Gerechtigkeit bas Wort nimmt; welche Parthei man auch ergreife, man trauet sich Genialitat und Un= sehen genug zu, die Wahrheit selbst zu schaffen, und verblendet sich dadurch muthwillig gegen das hohere Licht, bas nur ben Demuthigen geoffenbaret wird (Matth. XI. 25.). Bulett haben alle Grunde ba ihre Kraft verloren, wo bas Herz schon vorher gegen sie entschieden hat. Nichts ift gewiffer, als die Allgegenwart Gottes; aber ber Chebrecher will seine dunklen Wege auch dem Sochsten verbergen (Siob XXIV, 15.). Nichts ist unläugbarer, als die nahe Bergeltung unferer Thaten; aber fast jedes Berbrechen wird in ber tauschenden Sofnung begangen, daß man bem Gerichte Gottes entfliehen werde (Rom. II, 3.). Nichts ift einleuchtender, als die Pflicht der Reinheit und Reuschheit; aber unsere größten Dichter find oft afthetische Wolluftlinge und hauchen die unlautere Sehnsucht ihres Herzens in üppigen Gefangen aus. Bon ber anderen Seite kann man Reli= gionszweifel auch nicht unbedingt mißbilligen und verwerfen, denn sie stehen gar nicht unserer Gewalt, fondern bringen sich oft ber Seele mit unwiderstehlicher Macht auf. Gine Seelenmesse für einen Erschlagenen, ober ein in der Petersfirche zu Rom erhaltener Ablaß fur funf: tige Gunden foll auch in der Stunde des Todes noch wirkfam fenn; aber bas erwachende Gewiffen ftraft ben Betrug bes anmaßenden Priefters und regt in der Seele bes Schul= digen die peinlichsten Zweifel auf. Biele achtungswerthe Manner versichern uns, Mofes habe feine funf Bucher von Unfang bis zu Ende geschrieben; bem aufmerksa= men Lefer aber kommt ber Gedanke von felbst, die Nach: Nachricht von seinem Tode und Begrabnisse (5. Mos. XXXV, 7.) sei von einer fremden Hand hinzugefügt. Wie fann man aber einen Buftand bes Gemuthes verurtheilen, ber eine nothwendige Folge der weisen Ginrichtung unserer vernünfti= gen Ratur ift (Rom. II, 15.)! Oft find nemlich 3weifel

auch naturliche Begleiter unserer Wigbegierbe und bes eigenen Denkens und Forschens. Was man uns zuweilen in ber Naturgeschichte von einem Schnabelthier, oder Stachel= schweinmenschen fagen mag, wir werden immer noch man: cherlei Bedenklichkeiten begen, bis wir beide felbst gesehen und uns durch die Unschauung von ihrem Dasenn überzeugt has ben. Das gilt auch von ben hiftorischen Erscheinungen une ferer und ber vergangenen Beit, und ba bei bem letten Falle Beschauung nicht mehr möglich ist, so muß die Kritik der Beugen und Beugniffe bas ergangen, mas die eigene Bahr= nehmung nicht mehr vollenden kann. Soll baher unfer hi= storischer Glaube nicht in ein Furwahrhalten von Marchen ausarten, so muffen wir nicht leicht glauben, sondern zweiflen und prufen (1. Theff. V, 21.), daß wir nicht betrogen werben (Gir. XIII, 10.). Die Schule bilbet nur Junger und Nachbeter, ber Zweifel Manner und Weife. Eben daher ift er auch forderlich, Irrthumer zu ent: beden und falschen Meinungen auf die Spur zu kommen. Batte Copernicus nicht an bem Laufe ber Sonne um Die Erbe gezweifelt, ben man zu feiner Zeit buchstäblich genug aus der Schrift (Jof. X, 12. Pfalm CIV, 5.) bewies; fo waren wir noch immer Unmundige in der Kenntniß unseres Sonnenspftems. Satte Farmer und Semler nicht an ben körperlichen Besitzungen des Satans gezweifelt; so wurden wir noch immer Epileptische beschworen und Umulete gegen ben Wahnfinn verordnen. Satte Luther nicht an der Guls tigkeit seines Monchgelübbes gezweifelt; fo murde die Chelo: figkeit der Beiftlichen noch immer dem Pobel heilig und nur dem Beisen ein Schrecken feyn. Zweifel find baher überall, und namentlich in der Religionslehre, beilfame Sturme, welche bie Luft reinigen, ben Horizont unseres Berftandes auftlå= ren und bas Licht zurüchbringen, welches bie Nacht ber Uns wissenheit und bes Aberglaubens verdunkelt hatte. In jebem Falle stehen fie mit bem Beifte ber protestantifchen Rirche nicht im Widerfpruche, weil biefe jedem blinden Glauben den Gehorsam auffündigt und bafür nur

den freien beseligenden Glauben empfiehlt (Aug. Conf. art. XX.), der auf eigener Prüfung und Ueberzeugung beruht. Wenn man bei uns lehrte, "die heilige Catharina Ricci habe fich, auf fraftige Fursprache ber Jungfrau Maria, mit bem Seilande verlobt, einen Trauring mit Smaragden aus seiner Hand und einen himmlischen Brautigamskuß auf den Mund erhalten (vie de Scipion de Ricci. Bruxelles 1825. t. III, p. 117.)"; so wurden hieran auch die Laien zweifeln, weil sie von Kindheit an ermahnt werden, die Gei= ster zu prufen (1. Joh. IV, 1.). Aber eine, sonst geistvolle, jedoch in dem Wunderglauben ihrer Kirche grau gewordene Schriftstellerin bildet fich noch immer ein, in der Stunde, wo fie einen hofnungsvollen Anaben verlor, auf ihrem eige= nen Arankenlager die scheidende Seele gefehen zu haben, wie fie in Engelsgestalt und mit vergoldeten Uzurflugeln jum Simmel emporschwebte, und nennt das unbedenklich eine Wundergnade (faveur miraculeuse), deren fie der Simmel gewürdigt habe (Mémoires inédits de Mad. de Genlis. Paris 1825, t. II. p. 296.). Wie gang anders wurde die wortreiche Erzählerin urtheilen, wenn sie durch vernünftige-Zweifel ihren Berstand gereinigt und ihn für eine psychologische Unsicht ihres Traumgesichtes empfänglich gemacht hatte! Endlich wird die sittliche Tadellosigkeit der Zweifel in vielen Fällen noch durch das Beispiel der weisesten und besten Menschen bewährt. Moses in Midian (2. Mos. II, 15.) und Paulus in Arabien (Gal. I, 17.) wurden nur burch Zweifel und stille Betrachtungen fur die hoheren Df= fenbarungen der Wahrheit empfänglich. Die Versuchungen Jesu in der Wüste (Matth. IV, 1—8.) sind ohne Zweisel und alternirende Gedanken psychologisch unerklarbar, und wenn er den Zweifler Thomas zu tadeln scheint (Joh. XX, 25.), so geschieht das deswegen, weil er ein Mißtrauen in Jesu eigene Vorhersagung (Matth. XVI, 21.) gesetzt hatte, und zuletzt enthält der sanfte Tadel Jesu nur eine gelegen-heitliche Erinnerung an die große Wahrheit, daß sich der Staube überhaupt mehr mit dem Unfichtbaren (Sebr. XI, 1.),

als mit bem Sichtbaren beschäftige. Euther und Melanchthon besserten nur darum unablässig an ihren Meinungen und Schriften, weil fie immer wieder an vorschnellen Behauptungen irre murben, und ber eble Grotius, dem der einseitige Vorwurf fehr zum Lobe gereicht, daß sich Arius, Luther, Calvin, Socin, Arminius und Rom um feinen Glauben ftreiten, murbe nur burch fortgesetztes Zweifeln und Forschen (Burigny vie de Grotius t. II. p. 226 ff.) ber große und umfassende Geift, deffen Wiederkehr unsere Beit zwar wunschen, bem fie aber Niemanden gleichstellen kann. Wenn also Zweifel von ber einen Seite, wie felbst Platner gestehen muß, das Product einer schwindelnden Unstetigkeit bes Beiftes sind, Die jede Ueberzeugung unmoglich macht; fo bleiben sie boch von der anderen wieder ein heilsamer Untrieb zur Erstrebung flarer Ginsicht und Ueberzeugung, und bedürfen folglich auf dem Gebiete der Religion einer weisen und sicheren Leitung. Die Sittenlehre gewährt fie in folgenden Borschriften.

1) Suche frei und redlich bie Bahrheit, aber gehe nicht felbst auf Bedenklichkeiten und 3weifel aus. Wer 3weifel in ber Religion sucht, bef: sen Geist hat schon durch seinen eigenen Willen eine falsche Richtung erhalten; er hat schon beschlossen, bem Göttlichen zu widerstreben und wird baher auch überall Scheingrunde fur ben Irrthum finden, den fein Berg einmal liebgewonnen hat, und der ihn früher, oder spå= ter in das Verderben fturgen wird (Jak. I, 7.). Bieaber bir 3meifel auf bem Wege redlicher und gewissenhafter Forschung bar, so verfolge fie muthig, ohne vor ihren ersten Folgen zu erschrecken; sie find keine Bufte, in ber du wohnen und dich ansiedeln follst, sondern ein Durchgang ber Bernunft burch die Finsterniß zum Lichte; sie find nur ber Stillstand ber Wage in dem Ausgleichen der Gedanken, von welchen feiner bem andern gleich ist und fenn fann; bald wird, bald muß die eine Schale sinken, und du freuest bich bann einer freien, gediegenen Ueberzeugung und einer wahren Unerschütterlichkeit (Ataraxie), der sich der Skepztiker vergebens ruhmt.

- 2) Sute dich forgfältig vor einer leichtsinnigen Mittheilung beiner Religionszweifel. Gie ent: halt nicht nur ein unzeitiges Geständniß beiner Unvoll= fommenheit, sondern macht auch Undere irre, frankt, årgert sie, verwundet ihr Gewissen, oder führt boch nur ju unnüten Streitigkeiten und Zankereien, welche mehr von der Wahrheit entfernen, als ihr naher bringen. Woltaire's spottische Zweifel, die er in seinen kleinen Romanen so reichlich ausgestreut hat, und Bahrdts leichtsinnige Briefe im Bolkstone haben bem Chriftenthum viel niehr geschadet, als die fuhnen Ungriffe eines Celsus, Hierofles, Porphyrius und Spinoza. Diese Warnung ift besonders Sausvatern, Jugendlehrern und Predigern zu empfehlen; im Familienfreise, in ber Schule und vor der Gemeinde haben Religions: zweifel nur einen Werth, wenn fie auf ber Stelle gelost und in bestimmte und klare Erkenntnig verwandelt werden. Gin ffeptischer Ratechism, eine ffeptische Glaubenstehre, eine fkeptische Religionsphilosophie erzeugt in jugendlichen Gemuthern nur ansteckende Geiftesfrankheis ten, welche große Verheerungen anrichten und oft fur bas ganze Leben unheilbar werden. Unders fpricht ber Gelehrte und Forscher, der dazu berufen ift, das Reich der Wahrheit zu erweitern, anders der Freund und Leha rer, der fich nur in einer bestimmten und mittleren Region von Gedanken und Urtheilen bewegt.
- 3) Nimm vielmehr zuerst zu bewährten Grundsätzen und, wenn diese nicht ausreichen, zu den gründlischen Belehrungen erfahrner Männer deine Zusflucht. Klare Ideen und richtige Grundsätze sind die Elemente unseres Wissens und Glaubens; man irrt und zweiselt nur, entweder aus Unwissenheit, wenn man einzelne Glieder in der Kette seiner Kenntnisse nicht gehös

rig verschlungen, ober wenn man ihren Zusammenhang mit ben bochsten Principien des Denkens nicht beutlich erkannt hat. In dem ersten Falle kommt es auf logis sche Synthesis, im zweiten auf Consequenz und Saltung ber Begriffe unter ber Leitung eines Grundfatjes, oder einer Elementaridee an. Bift du z. B. zweifelhaft, ob Gott nicht willführlich handeln fonne, und ob wir in jenem Leben unserer selbst noch bewußt seyn werden; fo darfit du bei ber ersten Bedenklichkeit nur zu ber Idee der hochsten Bollkommenheit, Die jede Willführ ausschließt, und bei der zweiten zu dem teleologischen Princip des Fortschreitens und der moralischen Bergel= tung beine Buflucht nehmen, um beiner Unentschiedenbeit Meister zu werden. Reicht auch dieses Mittel nicht aus, fo entdecke bich entweder einem erfahrnen Freunde, oder suche Belehrung bei gepruften Beisen der Borgeit, die fich mit dir in einer abnlichen Ungewißheit befanden, bis ihr Beift im wahren Glauben erftarkte. Es ift ja bas ber Geschichtsforschung schönste Frucht, baß fie uns bas Leben großer Manner aufschließt, aus bem wir lernen follen, was uns gut und heilfam ift.

4) Benute beine Zweifel fleifig gur Milberung beines. Urtheils über die Berirrungen Unde= rer. Der gemeine Partheiganger und dogmatische Giferer, ber noch auf der niederen Stufe des historischen Kurmahrhaltens steht, wallt bei fuhnen Meinungen und Behauptungen leicht zu Neußerungen unduldsamer Barte und Ungerechtigkeit auf, weil ihm ein beschränktes Lehr= fustem der hochste Maasstab aller Wahrheit ift. Wer es hingegen aus Erfahrung weiß, wie oft die forschende Bernunft ihre Flugel vergebens ausbreitet und in leeren, bunklen Raumen umberschwebt, bis es ihr gelingt, sich ingeradem, sicherem Fluge zu der Sonne der Wahrheit aufzuschwingen, der wird auch Underen gern eine Zeit der Borbereis tung, eine Zeit dialektischer Schulubung in dem weiten Reiche ber Gage und Wegenfage gonnen, bis ihr Beift hell und ihr Berg fest wird. Die junge Religion und Theologie ift fast immer zweiselsüchtig, wegwerfend, anmaßend und absprechend (Jak. III, 14.), Vernunft und Glauben reisfen spät bei uns Allen; diese Frucht des Geistes will nicht erzwungen und nicht getrieben, sondern erwartet seyn.

5) Sute bich endlich forgfältig, beinen Religionszweifeln irgend einen Ginfluß auf beine Sandlungen zu gestatten, fondern warte vielmehr ruhig bie Beit ihrer ganglichen gofung und Aufklarung ab. Das ift nicht nur möglich, weil man an ben allgemeinen Pflichten ber Gerechtigkeit vernünftiger Weise nicht zweifeln kann, und folglich, auch bei einzelnen Bedenflichkeiten, z. B. bes Predigers über ben Lehrbegrif seiner Rirche, noch immer einen weiten Spielraum der Gedanken und Berbindlichkeiten vor fich offen sieht. Es ift auch nothwendig, weil Alles, mas nicht aus bem Glauben kommt, Gunde ift (Rom. XIV, 23.), und man baher nie auf's Gerathewohl handeln, oder den zweifelhaften Gedanken zum Borbilbe einer wirklichen That erheben foll (quod dubitas ne feceris. Plin. ep. I, 13.). Ueberdieß hangt von der Befolgung dieser Maxime oft unser Glud, ober doch unsere Rube ab; benn ber Verstandesirrthum, wenn er nicht aus bem Bergen kommt, ift ohne Schuld; aber die von dem Glauben unerleuchtete und boch freie That laßt immer Schmerz und Reue in ber Seele zurud, und hat wohl auch in ber Außenwelt Folgen, die nicht mehr aufgehoben, oder vernichtet werden fonnen.

Kants Kritik der reinen Vernunft, dritte Ausg. S. 789. Leß Wahrheit der christlichen Religion. Sechste Ausl. Göttingen 1786. Vorr. S. XI. sf. Theodor, oder die Weihe des Zweislers, 2 Theile. Berlin 1822 f. Die Lehre von der Sünde und dem Versöhner, oder die wahre Weihe des Zweislers. Zweite Ausl. Hamburg 1825. Marez olls Regeln des Verhaltens dei Religionszweiseln, in s. Predd. Göttingen 1792. B. II. S. 133 ff. m. Fortbildung des Christenthums B. I, 2te Ausl. Leipzig 1836. S. 106. über das Wesentliche der Ueberzeugung.

## §. 110.

Von den kirchlichen Mitteln der Verfohnung mit Gott, und von der Buße.

Da die religiöse Bildung und Veredelung des Menschen immer wieder durch einzelne Gunden und Verirrungen unterbrochen wird und eine gründliche Befferung ohne Verföhnung mit Gott nicht Statt fin= det; so ist jedes Mitglied der evangelischen Kirche verpflichtet, nicht allein von ihrem Unterrichte Ge= branch zu machen, sondern auch die Mittel fleißig ju benüten, welche sie jur Reinigung des Gewissens darbietet. Zu diesem Zwecke fordert sie aber die Er= neuerung des schmerglichen Gefühles unserer Schuld und ein volles Vertrauen auf die versöhnende Kraft des Todes Jesn; zwei Puncte, welche Alles enthalten, was man außer ihr foust von der Beichte, Zerknirschung, Genngthung und Absolution erwartet hat und noch erwartet.

Da die Buße von todten Werken im N. T. nur als der Unsang im wahren Christenthum betrachtet wird (Hebr. IV, I f.); so sind in neueren Zeiten Mehrere auf den Gedanken gekommen, daß sich die ganze Lehre von der Sündenvergebung durch Tesum nur auf den unsittlichen Zustand der jüdischen und heidnischen Welt vor ihrem Uebergange zum Christenthume beziehe (Ephes. II, 3. Hebr. IX, 15.), und daß man sich also gegenwärtig, wo schon die Kinder mit ihren Christenpslichten bekannt gemacht werden, auf den Vortrag der religiösen Sittenlehre beschränken müsse. Aber wie wahr es auch ist, daß sich die Sündenvergebung, die ein wesenlicher Theil des Evangeliums ist (Luk. XXIV, 47.), immer nur auf die Vergangenheit und nie

auf die Zukunft bezieht; so hat doch der Umstand, daß wir von dristlichen Eltern geboren werden, keine so me= fentliche Beranderung in unferem Gemuthe hervorgebracht, daß wir der Versöhnung mit Gott nicht mehr bedürf= ten. Wir sind vielmehr noch immer finnliche (Joh. III, 6.), und da wir die Sinnlichkeit bei uns herrschen lafsen, auch straswürdige Geschöpfe (Ephes. II, 4.) vor Gott, die sich selbst täuschen, wenn sie nicht gefündigt haben wollen (1. Br. Joh. I, 8.) und also auch der fortbauernden Bermittelung ihres Erlofers und Beilandes bedürfen (ebend. II, 1.). Wie daher die Upostel ihre Beitgenoffen vermoge der ihnen von Christo verliehenen Gewalt (Matth. XVIII, 18. Joh. XX, 22.) aufforderten, sich mit Gott zu versöhenen (2. Kor. V, 20.); so ist dasselbe Umt noch jetzt unter uns aufgerichtet, den Schuldigen die Gnade Gottes zuzussichern (1. Kor. IV, 1.), wenn sie die Bedingungen erfülz len, an welche ber Genuß diefer himmlischen Wohlthat geknupft ist. Das ist aber nach den bestimmten Borschriften des A. und N. Test. (Jes. II, 16. Matth. IV, 17.) die Bufe, die fich außerlich leicht zur Bugung gestaltet, und dann alle die Migbrauche veranlaffen kann, welche die Berbesserung der Kirche nothig machten, daher sie sich noch jett in diesem wichtigen Abschnitte der religiosen Sittenlehre wesfentlich von der romisch-katholischen Kirche unterscheidet. Es bezeichnet aber Buße, oder Ponitenz das peinliche Gefühl des Gemuthes, welches der Strafe verhaftet ist (poenitere est poena peccati teneri. Gellius N. A. VII, 1. Augustinus solilog. c. 19.); sie macht einen wesentlichen Theil des Evangeliums aus (Euf. XXIV, 47.), und besteht nach dem N E. aus der Reue (λύπη, μεταμέλεια 2. Kor. VII, 9.) und Sinnesanderung (μετάνοια Luf. XXIV, 47.). Unfere Rirche halt es nun zwar, vielleicht aus einer zu angstlichen Vorsicht, für gefährlich, die Buße, welche sie nur für ein Werk des Gesetzes ansieht, als einen Bestandtheil des Evangeliums zu betrachten (Sol. decl. art. V, de lege et evangelio, fin.), faßt aber doch den Begrif ber-

selben schriftmäßig also auf, baß sie sie für eine reuevolle Veranderung des Gemuthes erflart, welches die Bergebung ber Gunden burch Chriftum erwartet, und nicht ungeneigt ift, fie ben Sacramenten (absolutio est sacramentum poenitentiae. Apolog. C. A. art. 5.) im weitern Sinne des Wortes beizugablen. Die fatholische Kirche hingegen, die in dem Meußeren des gottesdienftlichen Bereins ihr mahres Wefen sucht, will auch die Buffe nur als eine burch außere Beiden erflarte Befehrung bes Sunders angesehen miffen und stellt fie in diefer Begiehung den übrigen driftlichen Sacramenten vollkommen gleich (Concil. Trident. sess. XIV. c. 1. can. 1.). Go bildete sich eine wesentliche Unterscheidungslehre der evangelischen und katholischen Moral, die, soweit fie der driftlichen Ethik angehort, unter den firchlichen Pflichten mit Gorafalt zu er= wagen ift. Die katholische Kirche halt die Buffe nur fur vollkommen, wenn fie die Beichte, Berknirschung, Genugthuung und Absolution enthalt; die evangelische Rirche hingegen begnügt fich mit der Reue und bem Glauben (Aug. Conf. art. XII.) als wefentlichen Merkmalen dieses Begriffes, weil in ihnen schon Alles enthalten ift, was Die driftliche Beilsordnung zur Berfohnung mit Gott fordert. Dabei will fie indeffen die übrigen Rennzeichen als Mittel ber Beruhigung und sittlichen Erneuerung bes Gemuthes von ber wahren Bufe nicht ausgeschlossen, sondern sie nur in ihrer untergeordneten Stellung betrachtet und aufgefaßt wissen; eine Unficht, welche tief in dem Geiste des Christen= thums begrundet erscheint, und hier in ihrer praftischen Beziehung um fo weniger mit Stillschweigen übergangen werben barf, als fie die Basis ber mittelbaren Religionspflichten ist, die wir hier besprechen. Es wird daher nothig fenn, von ihr in eben der Ordnung zu handeln, in der fie fich un= ter uns gottesbienstlich gestaltet und in bas firchliche Leben eingeführt hat.

Beichten (¿gouodoyeio au Matth. III, 6.) heißt feine Sunden bekennen, es geschehe nun im Allgemeinen, oder

Besondren, öffentlich, ober heimlich. Gich nemlich in gewissen Fällen für schuldig erklären, war schon im A. T. ge-boten (3. Mos. XVI, 20—22. 4. Mos. V, 6—8. Psalm XXXII, 3-5); im N. T. wird diese Sitte beibehalten (Mark. I, 5.) und zur Pflicht gemacht (Jak. V, 16.). Dieses Bekenntniß der Sunde wird, nach der Unalogie des Binbens und Losens (סגר, אסר) Ses. XXII, 20 f.) in der Sy= nagoge, ober des Defnens und Berschließens des Kreises der Ifraeliten in ihr, mit bem Lofen, oder Bergeben ber Gunde (Matth. XVI, 19.) in Berbindung gefett, und fo entstand schon im zweiten und britten Sahrhunderte die Sitte, vor ben Priestern niederzufallen und seine Gunden mit Thranen zu bekennen (ingemiscunt, lacrimantur, presbyteris advolvuntur et caris Dei adgeniculantur. Tertullianus de poenitentia c. 9.). Cyprian berichtet das namentlich in seinem Tractate von den Gefallenen in Rucksicht berer, die, um ber Verfolgung zu entgehen, es sich gerichtlich bezeugen lie-Ben, daß fie den Gogen geopfert hatten (de libelli facinore constrictis). Beil nun mit biefem Bekenntniffe eine offentliche Demuthigung und Bufe verbunden mar, so such= ten die Gefallenen diefer Schmach zu entgehen, um eine Privatbugung nach, und fo entstand die heimliche Beichte vor besonderen Confessionarien, oder Poenitentiarien (ueraνοίας ποεσβίτεροις Socratis H. E. V, 19.); eine That: fache, welche Daille in seiner hauptschrift über diesen Begenstand (Dallaeus de sacramentali, vel auriculari Latinorum consessione. Genevae 1661. 4.) nicht hatte laugnen follen. Gelbst in Constantinopel war die Dhrenbeichte im vierten Jahrhunderte gesetzlich, und wurde es vielleicht ge= blieben seyn, wenn nicht ein junger Diakon eine Poniten= tin im Beichtstuhle geschändet und baburch einen großen Tumult veranlaßt hatte, ber ben Bischof Nectarius nothigte, sie abzuschaffen. Seit dieser Zeit ist sie auch in der grieschischen Kirche nicht mehr hergestellt, sondern in die öffents liche Confession verwandelt worden (Socrates 1. c. Sozomenus VII, 16.). In der abendlandischen Kirche hingegen

hat sie sich nicht nur erhalten, sondern ift auch burch ben Schluß des lateranischen Concils v. 3. 1215. unter dem Papfte Innocenz III. jedem Glaubigen einmal im Sahre zur Pflicht gemacht worden, wenn er nicht in den Bann fallen und des firchlichen Begrabniffes nach dem Tode verluftig werden will. Die tridentinische Kirchenversammlung gieng noch weiter, erklarte Die Ohrenbeichte fur ein- gottliches Gebot, beffen Beobachtung nothwendig zur Geligkeit fei, und veroronete daher, daß, obichon erlagliche Gunden ohne Schuld verschwiegen werden konnten, doch alle Tobfun: ben, auch die verborgensten, zu bekennen und na= mentlich aufzuführen seien (Sess. XIV, c. I. can. 5.). Nach jest wird diese Sitte als zuträglich fur die Poeniten= ten, den Staat und die Rirchendisciplin gepriesen, weil fie burch die Furcht vor firchlicher Buße viele Berbrechen ver: hute, die schon begangenen durch Wiedererstattung und anbere Guhne wieder ausgleiche und die öffentliche Sittlichkeit mannigfach befordere. Dennoch hat es die evangelische Rirche nothig gefunden, die Ohrenbeichte abzuschaffen und fie in die offentliche zu verwandeln, weil die Schrift kein anderes Gun= benbekenntniß fordert (Pfalm XIX, 13.), die späteren Concilienschluffe bei uns ihr gesetzliches Unsehen verloren haben (Ginleit. zur epitome artice.) und die moralische Ruglich= keit der Ohrenbeichte gar fehr zu bezweifeln ift. Denn nicht genug, daß die Sittlichkeit in protestantischen gandern gewiß nicht tiefer steht, ais in katholischen, so ist auch die Ohren= beichte mehr geeignet, die Bewissen zu schrecken, als sie aufzuklaren und sittlich zu erneuern; sie hemmt die burgerliche Freiheit, macht die Priefter zu Depositarien aller Familien= geheimniffe, befordert die Bierarchie und die verderblichsten Intriguen der Politif, ba, wie man aus den aufgefundenen Papieren ber Jesuiten weiß, auch die Beichtvater wieder ih= ren Oberen berichten und sie von' ben ihnen anvertrauten, wichtigen Geheinmiffen in Kenntniß fegen muffen. Davon nicht zu sprechen, daß gerade die Ohrenbeichte ben Colibat ber Priester boppelt gefährlich macht, weil offenherzige Confitentinnen von ihnen abhängig werden, und es nicht an Beispielen fehlt, daß Beichtvater zuerst ihre Ponitentinnen verführten, und wenn diese, wohl wissend, daß die Unkeusch= heit Gunde fei, ihr Unrecht bekannten, fie unter bem Bor= wande absolvirten, daß das in guter Absicht geschehen sei (il l'excusait sur ce qu'elle le faisoit dans les bonnes intentions: Vie de Ricci. Tom. III. p. 154 s.). Wenn aber auch die evangelische Rirche das namentliche Bekenntniß der Sunden für unnothig, ja mit David für unmöglich erklart, und sich daher mit einer allgemeinen Beichte des Einzelnen begnügt (catech. min. de confessione); fo besteht fie doch auf der Beibehaltung der Privatbeichte (Aug. conf. art. XI.), verwirft ihre Ubschaffung als gottlos und nennt diejeni= gen Unwissende, welche die Privatabsolution ver: athten (Apolog. conf. Aug. art. IV. de confessione init.). Durch den Ginfluß des Calvinism, beffen Freunde ber Beichte immer abhold waren und fie als papftlich verwarfen, dann des Deifm, der alles Positive durch Abstrac= tionen zu entfernen sucht, vielleicht durch die Bequemlichkeit ber Geistlichen in den Städten, und in manchen Fällen auch burch das Bedürfniß einzelner, gebildeter Gemeinden, ift nun zwar biefe, von Melanchthon so nachdrucklich empfohlene Pri= vatbeichte an vielen Orten verdrangt und in eine allge= meine Borbereitung und Undachtsubung (benn mehr als das, ist doch die allgemeine Beichte kaum) ver= wandelt worden. Aber die Erfahrung hat auch schon ge= lehrt, daß sich feit diefer Zeit die Zahl ber Communicanten fehr vermindert, daß man durch die Privatbeichte der evan= gelischen Kirche bas lette Mittel einer moralischen Disciplin aus den Sanden gewunden und den Geiftlichen den Weg zu der ihnen anvertrauten, besondern Seelsorge fast verschlof= fen hat (vergl. Socratis H. E. l. c.). Es ist baher wun= schenswerth, daß man sich mit ber weiteren Ginführung bes allgemeinen Gunbenbekenntniffes, namentlich auf bem Lande, nicht übereilen, fondern vielmehr jedem Beichtenden Gelegen=

heit verschaffen, oder doch lassen möge, sich in einer nicht bloß passiven, sondern activen Undacht vor Gott zu demuthigen, sein Inneres einem würdigen Seelsorger aufzusschließen und jenen Frieden der Seele zu gewinnen, der den bequemen und stolzen Sünder in seiner unkirchlichen Versschlossenheit nie erfreuen kann (Psalm XXXII, 3.).

Die Reue, von welcher in anthropologischer Rucksicht bereits oben gehandelt worden ift, heißt im U. T. (Pfalm LI, 19.) Ber= fnirschung, und bezeichnet bas ich mergliche Gefühl, welches aus der Erkenntniß der Sunde und der Kurcht vor den verdienten gottlichen Strafen ent: fteht. Jeder Gunder, dem es mit feiner Bergensbefferung Ernst ift, kann und barf sich berselben nicht entschlagen, weil fie, als Gefühl ber Unvollkommenheit und bes eigenen Glenbes, eine nothwendige Folge ber Gunde, ein durch das Beispiel von David, Paulus und Petrus empfohlner, heilfamer Uebergang zur Erneuerung bes Gemuthes, und zugleich eine Unterwerfung unter Gottes Gerichte (certe punit Deus in contritione. Apol. C. A. art. VI.) in bem Inneren des Gemuthes ift, welche fraftiger, als alle außere Bugubungen mitwirkt, das verlorne sittliche Gleichgewicht ber Seele wieber herzustellen. Uber obichon die Traurigkeit Bedingung ber Berfohnung ist, so barf man diese boch nicht mit ber Urfache der Gundenvergebung verwechseln, die unsere Rirche nur in ber Gnade Gottes (Rom. XI, 6.) und in dem Glauben an den Tod des Erlofers (III, 24.) fucht. Sie verwirft baber philosophische Speculationen über die Reue, als eine Abbufung ber begangenen Thorheiten (Apolog. A. C. art. III.); die Lehre der Scholastifer von dem Verdienste der Bil= ligkeit (Congruism), welches die Reue vor Gott gewähren foll; die Behauptung, daß schon die Attrition, oder bas schmerzliche Vorgefühl ber naben Strafen Gottes, die Enabe vorbereite (Conc. Trident. Sess. XIV. c. IV. can. 5.); bas Dogma ber Jesuiten, daß diese außere, burch Seufzer, Thranen und Schlagen an die Bruft bewiesene Traurigkeit zur Bufe hinreiche, wenn ber Gunder auch nur einmal im Les

ben eine Regung ber Liebe zu Gott empfinden follte; enb= lich die Bulle Unigenitus bes Papftes Clemens XI. v. 3. 1713., in welcher die moralischen Reslexionen Quesnels verbammt und Glaube und Liebe von ber Buße ganglich ausgeschieden werden. Bielmehr halt die evangelische Kirche an ber Lehre bes D. T. (Luk. XV, 18.) und ber von Luther gleich in dem erften Sahre ber Kirchenverbefferung vorgetra= genen Behauptung fest, daß die seligmachende Reue (2. Kor. VII, 10.) von der besseren Erkenntnig und der Liebe zu Gott ausgehen und fich diefer burch ben Glauben an bas Berbienst Jesu versichern muffe. Db nun gleich die Traurigkeit, als Berwundung bes inneren Sinnes, sich nicht gebieten laßt, auch jedes außere Beichen berfelben in Mienen und Gebehrden unsicher und zweideutig bleibt; so liegt doch da, wo Jemand öffentlich gefündigt und Undere geärgert hat auch die öffentliche Ruge, so wie die durch sie zu erregende Gemuthöstimmung in bem Umfange ber firchlichen Wirksam= keit (2. Kor. II, 5 ff.), und jeder wurdige Gottesverehrer dem das Beil seiner Seele am Bergen liegt, wird sich diesen Er= weckungen burch bas gottliche Wort auch barum nicht ent= ziehen, weil die Niedergeschlagenheit und Demuth anderer Schuldigen auf ihn zurudwirkt und eine grundlichere Berzensbefferung befordert.

Bei der genauen Verbindung der Sünde mit der Strase gehört ferner zur wahren Buße die Genugthuung, oder Sühne des beleidigten Gesetzes, welche die Tilgung der Schuld und Erlassung der Strase zur Folge hat. Das Wort ist zwar nicht biblisch, aber die Sache ist aus der Lehre von den Sündopfern des A. T. und aus klaren Stellen des N. T. (ἀντίλντρον I. Tim. II, 6.ίλασμὸς I. Joh. II, 2. IV, 10.) bekannt genug, und wird auch in dem Augsburger Bestenntniß (art. IV.) mit dem Worte Satisfaction (Christus morte sua satisfecit pro peccatis nostris) bezeichnet. Man muß aber hier die rechtliche und moralische Genugthuung wohl unterscheiden. Die erste, oder bürgerliche Satisfaction ist eine Sühne des beleidigten Rechtes vor dem weltlichen, die zweite eine Sühne der verletzten Pflicht vor dem himm:

lischen Richter. Zene fand nicht einmal unbedingt in ber mosais schen Religion Statt, und barf noch viel weniger in ber driftlichen gesucht werden, weil sie mit weltlichen Sandeln nichts zu schaffen hat (Joh. XVIII, 36.). Diese aber leiftet Christus wirklich fur uns (2. Kor. V, 20 f. vor Gott, indem er durch feinen Gehorfam (Rom. V, 19. Phil. II, 19.) bis zum Tode, ben wir uns durch die glaubige Mufnahme feines Berdienftes, oder feiner Bollendung (Bebr. I, 10. 17.) aneignen (Rom. III, 24.), unsere Schuld und Strafe wegnimmt (Joh. I, 29. 1. Petr. II, 21.) und uns Gott rein und unsträflich darstellt (Kol. I, 22.). Diese heil= same und zur Reinigung bes Gewiffens von todten Werken unentbehrliche Lehre ift fo tief in dem Bedurfniffe des Menschen und in dem Wesen des Christenthums gegrundet, daß man sich schwer an bem Evangelium und an ber Meusch= heit verstindigt, wenn man sie aus der Bibel weg zu erklaren und ihren Troft bem verwundeten Bergen bes Gunders zu rauben versucht. Die evangelische Kirche unterscheidet sich indessen von der romisch-katholischen auch in diesem, von alten Seiten in die Moral eingreifenden, Dogma in zwei Puncten, nemlich in ber Bestimmung ber Genugthuung Christi und in dem Strafrechte der Rirche. Jene wird nemlich von unseren Gegnern entweder nur auf die Erbfunde, ober boch nur auf die Schuld, nicht auf die Strafe bezogen (Apolog. conf. Aug. art. VI, p. 190. Rechenberg), woraus denn von selbst die Nothwendigkeit folgt, Diefen Mangel bes Berdienstes Jesu (Rol. I, 24.) durch andere Bufungen zu ersetzen. Diese Behauptung beruht aber auf einer offenbaren Bermechselung ber rechtlichen Genugthuung vor einem weltlichen Gerichtshofe mit der moralischen; Paulus fpricht auch in ber angeführten Stelle nicht von einem inneren, ober sittlichen Mangel bes Berdienstes, ober Behorsams Chrifti, sondern von einem physischen, der sich in der That bezweifeln läßt, ba ber raumliche Umfang ber Leiden Jesu noch immer durch die Trubsal jedes Glaubigen erweitert und erganzt wird; die sittliche Bollfommenheit dieses Berdienstes Jesu aber, so wie seine unbedingte Wirksamkeit,

alle Sunden und ihre Schuld durch den Glauben an ihn zu tilgen, wird in der Schrift so bestimmt und deutlich ge-lehrt (Apostelgesch. XIII, 38. 1. Joh. I, 7. II, 2.), daß man es ohne Abweichung von der Lehre der Apostel nicht verstümmeln und nur auf die Erbsunde und die Schuld, mit deren Tilgung nach moralischen Gesetzen auch die Strafbarkeit aufhören mußte, beziehen kann. Was ferner bas von den romischen Theologen angesprochene Strafrecht ber Rirche betrift, fo lehren fie, in ber ihr von Gott anvertrauten Gewalt ber Schluffel liege auch die Macht, die von Gott angedrohten und von Christo nicht getilgten, ewigen Strafen ber Gunde burch außere Bugungen zu erfeten (jus compensandi poenas externas operibus non debitis. Apolog, l. c.). Das ift die Quelle ber fogenannten firchlis chen Satisfactionen, wohin Fasten, Ulmofen, Geiselung, Wallfahrten und namentlich ber Ablaß gehört, den Papft Bonifag VIII. in dem Jubeljahre 1300 allen benjenigen ertheilte, welche die Petersfirche in Rom besuchten und burch reiche Geschenke (largitione munerum) ihre Bufe thatig bewiesen. Man nennt bas auch ben Schatz ber Rirche, beffen Berwaltung ihrem Oberhaupte mit der Fulle apostolischer Gewalt übertragen worden fei. Es läßt fich aber mit leich: ter Muhe barthun, bag biefes Gewebe von Allegorien überall auf unklaren Begriffen und falschen Boraussehungen beruht. Sat Chriftus, wie erwiesen worden, die Schuld und Strafe unserer Gunde getilgt, so bleibt, mit Musnahme ber physischen und nach ber unabanderlichen Naturordnung nicht abzuwendenden, außeren Folgen derselben, nichts mehr hin-wegzunehmen übrig; das Recht zu strafen, steht nicht der Rirche, sondern dem Staate zu, welcher kaum gestatten kann, daß eine andere Macht in dem Umfange seiner Wirksamkeit bas Schwert führe (Rom. XIII, 4.); die alte Kirche hat zwar den Gefallenen außere Bußungen auferlegt, aber nicht zur Strafe, sondern zur Disciplin und Erweckung eines bußfertigen Sinnes (Dallaeus de poenis et satisfactionibus humanis. Amstelodami 1649. 4.); und wenn man ben Gebrauch biefer Mittel einen Schatz ber Kirche nennen will, fo ist bas ein Lehrfat, ein idealer Reichthum der Beisheit und Erkenntniß Gottes (Rom. XI, 33.), den man durch Unterricht und Trost mittheilen, nicht aber, wie Simon ber Bauberer (Apostelgesch. VIII, 18.), buchftablich in eine Golb :. grube aus den Bergwerfen des Aberglaubens und ber Gunde verwandeln barf. Schon in der Unterredung Luthers zu. Augsburg mit bem Cardinal Caietan im J. 1518. fam ber neue Ursprung des Ablasses und seine kanonische und moralische Extravagang (man vergl. im kanon. Rechte bie Er= travaganten lib. V. tit. 8. de poenitentiis et remissionibus) zur Sprache; Alexander VI. und Leo X. haben sich durch diese Vermandelung der Kirche in einen Marktplatz nicht nur felbst in ihrem Ruf geschabet, sondern auch ben Fluch des Petrus auf sich geladen (Apostelgesch. VIII, 20.). Batte bie Reformation nur biefem Unfuge gesteuert, fo wurde sie schon ein Segen fur die Menschheit senn; Tausende von weisen und driftlichen Ratholiken haben sich an diesem- und an bem fast ganglich verungluckten Ablasse ber neuesten Beit geärgert und die Mitglieder der evangelischen Kirche glücklich gepriesen, in welcher bie Wiederkehr eines fo emporenden und die Sittlichkeit in ihren Grundfesten erschutternden Dißbrauches der geistlichen Gewalt nicht mehr zu befürchten ift. Der Glaube an die durch Jesum fur unsere Gunden gelei: stete Genugthuung ist also nicht etwa nur eine Erfindung bes Grotius, der in seiner Ubhandlung über diesen Ge= genstand (defensio fidei catholicae de satisfactione Christi, in f. opp. theol. Basil. 1732, t. IV. p. 297, ss.) sich allerdings manche juriftische Uebertreibungen zu Schulden kommen laßt, sondern eine wefentliche Lehre der evange= lischen Beilsordnung, burch bie das verwundete Gewissen beruhigt und die mahre Buße befordert wird.

Die kirchliche Buße endigt mit der Absolution, oder amtlichen Verkündigung der Vergebung der Sünden (1. Joh. I, 9. Matth. IX, 2.), welche den Gewissenskampf des Büsenden endigen und ihn in den Stand setzen soll, die Erfül.

lung seiner Pflichten von Neuem zu beginnen. Schon im U. T. war die symbolische Entsundigung durch Opferblut eine priesterliche Handlung (3. Mos. IV, 6 ff.); David preist den selig, dem die Sünde vergeben ist (Psalm XXXII, I.), und nach den Vorschriften des N. T. wird die Erlassung der Sunden (Joh. XX, 23.) dem Amte der Versöhnung (2. Kor. V, 18.) zugewiesen, welches von den verordneten Die-nern der Religion zu verwalten ist. Bei dieser feierlichen Handlung entsteht indessen eine gedoppelte Ungewißheit: einmal, aus welcher Macht der Lehrer Sunden vergebe, und dann, ob nicht Jeder im Stande sei, sich selbst zu abfolviren? Die romische Kirche lehrt nemlich in Beziehung auf Die erste Frage, Die Absolution sei eine richterliche Entschei= dung des Priesters (actio practoria), welche eine genaue Renntnig der Sittlichkeit des Ponitenten, also die geheime und vollständige Beichte voraussehe. Aber die Gundenvergebung hangt weder von dem romischen, noch von dem papst-lichen Rechte, sondern einzig von dem Worte Gottes ab, welcher allein Richter ber Gewiffen ift und burch Jesum fenn wird (2. Tim. IV, 8. Upostelgesch. X, 42.). Wenn daher Paulus von seinem Umte als Haushalter der gottlichen Ge-heimnisse spricht, so bittet er die Ungebesserten, sich mit Gott verfohnen zu laffen (2. Kor. V, 20.), ob er gleich im Namen Christi redet, ein Ausdruck, der mit der Sprache und Gewalt des Richters ganz unverträglich ift. Die Absolution ist folglich kein Act kirchlicher Majestät, sondern eine seierliche Erklärung, daß der Sünder, wenn er die ihm vorgehalztenen Bedingungen erfüllt, sich der Gnade Gottes wieder zu erfreuen habe (Rom. V, I.) In unsern symbolischen Büschern (Art. Smalcald. de potest. episcop., p. 307 s. ed. Tittmann.) ist diese declarative Erläuterung der kirchlichen Absolutionsformel bestimmt ausgesprochen. Hiernach läßt sich denn auch die zweite Frage beantworten, ob sich nicht seder Ponitent die Sunde selbst vergeben könne? Bekannt: lich geschieht das in unseren Tagen oft genug, und die Grundsätze derer, welche in der evangelischen Kirche allen

Unterschied zwischen Laien und Predigern aufgehoben wissen wollen, haben fehr viel bazu beigetragen, den Werth der firchlichen Absolution, ober bes Lofeschluffels, noch tiefer her= abzusehen. In der That ist auch nach unserem Lehrbegriffe biese Erklarung fein Urtheil bes Priesters, sondern eine Stimme bes Evangeliums, welches bie Gunben vergiebt und die Gewiffen beruhigt (Apolog. A. C. art. VI. init.); sie ift nur eine Unwendung der driftlichen Beilsordnung auf den einzelnen Gunder, wenn er versichert, baß er an Jesum glaubt und nach feiner Borfchrift ein neues Leben beginnen will; folglich konnte sie auch von einem wahrhaft Buffenden aus ter Bibel felbst geschöpft und auf sich übergetragen werden. Indessen kann bas, ber Natur ber Sache nach, nur von bem außerkirchlichen Buftande gelten, wo Jeder sein eigener Lehrer und Priester ift; in ber firchlichen Ordnung hingegen, wo gehörig vorbereitete und wurdige Manner an Christi Statt sprechen, macht die Ubfolution einen wichtigen Theil ihres Berufes aus; fie wird in ihrem Munde feierlicher, erweckender und ruhrender, und kann also auch ohne Berachtung bes Gultus und feiner aufferen Unftalten zur Belebung bes Glaubens an die Gnabe Gottes burch Sesum nicht übergangen werben.

Tschirners Predigten, nach seinem Tode von Goldshorn herausgegeben, Leipzig 1828, Bd. II, S. 308, die Predigt: Auch dem Geschlechte unserer Zeit muß die christliche Lehre von der Vergebung der Sunz den verkündigt werden.

## §. 111.

Moralische Ansicht der Sacramente. Von der Taufe.

Da unsere ans der Betrachtung der Anßenwelt geschöpfte Renntniß Gottes durchaus symbolisch ist; so kann die Kirche in ihrem Enltus auch symboli= sche Religionshandlungen nicht entbehren, die man Sacramente nennt, und deren Zahl sich schwer bestimmen läßt. Es leidet indeß keinen Zweisel, daß sie, als Zeichen des Unsichtbaren, wie andere Wilder durch die Denkkraft des Glanbens vergeistigt werden müssen, wenn sie eine sittliche Wirkung hervorbringen sollen. Trägt man diesen Grundsatz auf die Taufe, als das Einweihungssacrament der Christen über, so muß in der Sittenlehre von der Verspflichtung zu ihr, von dem rechten Gebrauche ihres Symbols, so wie von dem moralischen Wisbrauche desselben gehandelt werden.

Da der sittliche Beruf des Christen ein Wandeln im Geiste ist (Gal. V, 16.), dieser Wandel aber vorzugsweise von der Erkenntniß des Heils abhängt; so scheinen diesenizgen Vieles für sich zu haben, welche das Wort, und nur das Wort als das Element der äußeren Gottesverehrung betrachten. Aber näher und gründlicher erwogen ist diese Erzkenntniß selbst symbolisch; schon die Naturtheologie beruht auf dem Schlusse von den sichtbaren Werken auf das Dasseyn eines unsichtbaren Schöpfers, welcher Schluß nur durch Analogie und Identität der Verhältnisse, also durch Verzgleichung der Bilder und Schemen möglich wird (Nöm. I, 19.); und das ganze Christenthum, sosern es aus der Funzdamentallehre hervorgeht, daß Christus das Bild des unsichte baren Vaters ist (Joh. XIV, 9. Kol. I, 15. Hebr. I, 3.), kann eine fortlausende Symbolik genannt werden. Sind nun überall Bilder sur unseren Verstand die Wiege der Begriffe, welche ihrerseits wieder die in dem Gemüthe schlummernde göttliche Idee wecken; so stellt sich ihr religiöses Bewürfniß noch dringender sur das Herz und den Wilder und Gefühle zu sittlichen Entschließungen erweckt und gereißt werden kann.

Da nun der Zweck der Kirche darinnen besteht, alle innere und außere Mittel aufzubieten, welche die moralische Got= tesverehrung befordern konnen; fo ift auch bas Bedurfniß symbolischer Religionshandlungen für ben Cultus entschieden, weil wir als Menschen und als Christen zur Erweckung ber Undacht an außere Beichen und ihre Gindrucke gewiesen find. Die Gemeinde der Quafer hat daher eben fo mohl, als bie reformirte Rirche, ben außeren Gottesverehrer hoher gestellt, als es feine Ratur erlaubt, wenn fie der Ginbildungsfraft, aus übertriebener Furcht vor dem Migbrauche, auch den weifen und rechten Gebrauch ber Bilber verfagt und ihren Gultus mit einer afthetischen Urmseligkeit und Durftigkeit ausftattet, ber bem Bolke die Religiositat verleiden und verkim= mern muß. . Wenn es inbessen auch eingeraumt wird, bag religiofe Symbole bem Gemuthe zu feiner Erbauung eben fo unentbehrlich find, als Allegorien bem Glauben (Gal. IV, 24.), so fragt sich's boch, wie viele und welche Zeichen und Bilber die Kirche zu mahlen habe, da die gange Dla= tur und bas gange Menschenleben reich an Beziehungen auf die unsichtbare Welt ist und bas N. T., außer ber Taufe und dem Abendmahl, auch das Fußwaschen (Joh. XIII, 14.) und die Ehe (Ephef. V, 32.) als bedeutungsvolle Bandlungen bezeichnet. Hierauf antwortet die Kirchengeschichte in ber Darftellung bes Cultus und feiner Beranderungen überhaupt, namentlich aber in ber Lehre von ben Sacramenten, die fich als geheimnifvolle Religionsgebrauche nach bem wechfelnben Bedurfniffe ber Beit auch in verschiedenen Gestalten zur Belebung und Forberung ber Undacht immer wirksam bewiesen haben. Schon bas Bort Sacrament, beffen sich mahrscheinlich bie alte Stala gui erst in der so eben angeführten Schriftstelle gur Uebersetzung von μυστήριον bediente, deutet auf die geheimnisvolle Berbindung einer Lehre ober eines außeren Ritus bin; denn man sprach in der alten Kirche eben so wohl von dem Sacramente ber Dreieinigkeit, als bes Altares. Balb zog man bie Grengen seines Begriffes enger und nannte es ein

fichtbares Wort Gottes, wodurch bie Bahl ber Sacramente ichon bedeutend vermindert wurde. Bur Beit der Rirchenverbefferung beschrankte man ihn noch mehr auf Bebrauche, welche Gott befohlen und mit Berbeifungen feiner Gnade verbunden hat (Apolog. A. C. art. VII.); daher Melanchthon auch die Absolution und Dr= bination ber Prediger Sacramente nannte. Nun hat bie evangelische Rirche, so liberal sie sich auch sonft in der Be= stimmung der Bahl der Sacramente bewies, zu diefer Erflarung noch das Merkmal eines außeren, von Chrifto verordneten Zeichens hinzugesett, wodurch, wenn man von dem Fugwaschen absehen will, nur noch die Zaufe und das Abendmahl, als heilige Gebrauche ber Beihe und Starkung bes Glaubens, in die Reihe symbolischer Religionshandlungen verfett werden (Raifers Ideen zu einem Systeme ber allgemeinen theologischen Aesthetik, Erlangen 1822, \$. 63.). Welche Gnade, oder Wohlthat und Segnung Gott mit diesen Symbolen verbunden habe und mit welcher Rraft fie auf die Seele einwirken, fann ber Glaubenslehre um fo viel mehr zur Erörterung anheimgestellt werden, als man darüber in allen Rirchen einverstanden ift, daß auch die übernaturliche Wirksamfeit ber Sacramente fittlicher Urt und Natur fei (Junkheim von bem Uebernaturlichen in ben Gnabenwirfungen, Erlangen 1775, G. 37 ff.); eine Erflarung, die wir bestens annehmen, da fie mit Sicherheit den Standpunkt bezeichnet, von dem hier unsere Unsicht ber Sacramente ausgehen foll. Wie es nemlich auch mit ihrer metaphysischen Rraft, die sich als Geheimniß ohnehin nicht erklaren lagt, beschaffen senn mag; so ift es boch gewiß, baß fie fich als außere Gebrauche zur Idee und der aus ihr hervorgehenden Pflicht nicht anders verhalten, wie jedes andere Phanomen zum Noumen; fie berühren unfere Organe, bringen durch diese Affection eine Sensation, durch die Sensation ein Bild, durch bas Bild eine Borftellung und ein Gefühl, und burch beibe eine mögliche Beranberung bes Berftandes und

Willens hervor. Moglich wird aber diefe Beranderung nur baburch, bag wir uns bei biefen ftufenweisen Ginwirfungen nicht bloß leidend, sondern auch thatig verhalten, bas Bild burch ben Verstand zur flaren Vorstellung, und biese burch ben Glauben zue Ibee bes übersinnlichen Gutes (Cphef. I, 3.), erheben, welches uns verheißen wird; benn nun erft kann bas Gemuth fich ber Enabe Gottes freuen, sich dieselbe aneignen und Entschließungen fassen, die dieses geistlichen Segens wurdig find. Der Gebrauch ber Sacramente ist also nicht verdienstlich an sich (opus operatum), fondern nur ein Mittel zur Belebung bes Glaubens und bes frommen Sinnes (opus operans), welches burch die eigene Berftandesthätigkeit des Theilnehmers an ihm bedingt wird; wie nur die verdauete Sinnenspeise bem Korper Kraft und Mahrung des Lebens zuführt, so kann auch die in heiligen Bebrauchen bargebotene Seelenspeise ben Beift nur weden und ftarten, wenn fie aus bem niedern Seelenvermogen' in bas hohere burch vernunftiges Denken und Glauben aufge= nommen und in eine sittliche Starkung bes Gemuthes vermandelt wird. Die katholische Kirche betrachtet zwar ebenfalls die Sacramente als von Christo verordnete, sichtbare Beiden ber gottlichen Gnabe, welche unfere Beiligung jum Endzwede haben, forbert auch eine wurdige Gemuthsverfassung bes Empfang: ers als Bedingung berfelben, fcreibt aber auch ohne biese ben Sacramenten eine wirksame Caufalitat (als opus operatum) zu (Ligorii theol. moralis, Tom. IV, p. 195.); eine bogmatische Subtilitat, Die, unter Boraussetzung personlicher Burdigkeit, in ber Sittenlehre von keiner culmi: nirenden Bedeutung ift. Wir tragen biefe Bemerkungen guerst auf die Taufe über, welche Jesus zur Glaubensweihe feiner Berehrer burch bas Gintauchen in Baffer verordnet hat. In dem Meußeren der Handlung felbst lag nichts Ungewöhnliches und Neues; benn Perfer, Chaldaer und Griechen tauften schon vor Jesu; einige Effener thaten bas fogar taglich und hießen begwegen hemerobaptisten; bie Judenpro-

selyten aus bem Beidenthume wurden getauft und die Urheber einzelner Secten unter ben Juden zeichneten sich burch diese Unordnung, als ein Symbol ber Reformation bes Jubenthums aus (Joh. I, 25.). Der Unterschied ber Taufe Jesu von allen biesen Luftractionen muß also in ber Perfonlichkeit des Stifters und feiner Lehre liegen, und in ber That bewährt sich bas in Beziehung auf die Zaufe ber Seiben, Juden und bes Johannes felbst; benn bie erfte mar ausschließend nur ein symbolisches Bad, die zweite eine blos levitische Beihe (Mark. VII, 8.), und die britte, bei der sich ber gottliche Befehl (Joh. I, 33.), bas fichtbare Zeichen und die Sundenvergebung (Mark. I, 4.) als Gnadenbezeigung zu bem vollen Begriffe eines Sacraments zu vereinigen scheint, war doch mehr eine Zaufe ber Sinnesanderung, als bes Glaubens (Mark. XVI, 10.), folglich, wie Jofephus ausbrucklich bemerkt, mehr ein symbolischer Uct ber eigenen Seelenreinigung, als ber boberen Wiebergeburt. Da 'nun Paulus die Taufe ber Johannisschüler, ober Babier, wegen der ihnen mangelnden Beziehung auf den heiligen Geift, als unwirksam betrachtet und sie bei bem Uebergange gum Christenthume wiederholen laßt (Upostelgesch. XIX, 6.); so ift bas unterscheidende Merkmal der johanneischen und driftlichen Taufe einzig in bem Glauben an die Wiedergeburt zu fuchen, ber nach bein Saufer seinen Grund rationalistisch in ber eigenen Sinneganderung, nach Jefu aber supernatu: ralistisch in der Gemeinschaft bes heiligen Beistes hat (Joh. III, 6.). Das führt nun zunächst zu ber Berpflichtung, sich taufen zu lassen, und namentlich zu ber Frage, ob sich biese Berbindlichkeit auch auf die Rinder erstrecke, ober ob es driftlichen Eltern frei stehe, sie bis babin aufzuschieben, wo sie sich zur Unnahme der christlichen Religion selbst entschließen konnen? Bekanntlich wird bas von der driftlichen Rirche nicht gestattet, weil die Berordnung Jesu (Matth. XXVIII, 19.) allgemein fei, und auch die Kinder durch die Zaufe in die Gemeinschaft ber gottlichen Gnade aufgenom= men werden mußten; baber felbst in unferen Symbolen (Aug.

Conf. art. IX.) die Unabaptisten, und mit ihnen auch die Waldenser und Mennoniten, als Irrglaubige verworfen wer-Un diesen Grunden vermißt man aber die nothige Beweiskraft von allen Seiten: benn 1) ift es noch gang un= entschieben, ob sich die Worte navra ra 29vn auch auf die Rinder beziehen. Bielmehr macht die Parallele bei dem Markus (XVI, 16.) die Seligkeit von dem Glauben abhan: gig, ber wiederum nur durch Unterricht und freies Berneh= men deffelben möglich wird (Rom. X, 14.). Auch lefen wir nirgends, daß Jesus seine eigenen Upostel getauft habe (Joh. IV; 2.), was boch zuverläffig hatte geschehen muffen, wenn biese Handlung unwiderrufliche Bedingung bes mahren Seelenheils ware; benn eine andere Beweisstelle für die Nothwendigkeit der Kindertaufe suchen wir im ganzen N. T. vergebens. 2) Die Unalogie derselben mit der Proselyten= taufe heidnischer Kinder (טבילת טבים) bei den Zuden, de= ren Alterthum zwar mahrscheinlich, jedoch nicht gewiß ist (Bengel über bas Alterthum ber judifchen Profelytentaufe, Tubingen 1814.), ift hier im Allgemeinen nicht ohne Gewicht; aber naher beleuchtet verschwindet auch diefer Grund. Die Rinder heidnischer Eltern, Die gum Christenthume übergiengent, taufte man nemlich nur levitisch, ober ceremoniell, wie man ben Becher, ober die Schuffel eines Beiden reinigte; die Christentaufe hingegen war mit dem perfonlichen Gelubde eines guten Gewiffens verbunden (1. Petr. III, 19.), welches Unmundige nicht zu leisten vermogten. Db biefes Gelübde aber beffer von benen erfüllt werde, die schon als Sauglinge getauft werden, wie Luther zu behaupten scheint (Catechismus major de baptismo pag. 544. Rechenb.), al3 von den spåter Getauften, mogte fich bei einer unbefangenen Beobachtung auf dem Wege der Erfahrung nicht wohl ausmitteln laffen. 3) Noch zweibeutiger ift in diefer Ungelegenheit bas Beugniß ber Geschichte, benn vor bem britten Sahrhunderte ift hier an feine bestimmte Observang gu benken; noch im vierten verschoben Biele ihre Taufe, als einen für die nabe Seligkeit entscheidenden Uct, auf die Do=

besstunde, und Cyrill von Jerusalem läßt nicht die Gauglinge, sondern die Ratechumenen aus der Mitte der Gemein= ben zu dem Baptisterium führen (Catechis. XX.), wie man bas bei Wall und Walch über die Kindertaufe ausführlich erortert findet. Mus eregetischen, historischen und dogmatischen Grunden ift baber fein ftringenter Beweis zu führen, und ber von Melanchthon und Euther scharffinnig genug be= sprochene Kinderglaube, ohne welchen Diefer ihre Taufe ein leeres Gaukelwerk nennt, ist ein so schweres, psychologisches Problem, daß es zur vollen Begrundung einer firchlichen Pflicht nicht auszureichen vermag. Daher benn auch bie neuerlich freimuthig ausgesprochene Behauptung: "es fei kein Grund vorhanden, mit benen, welche die Kindertaufe aufgegeben haben, blos defiwegen die firchliche Gemeinschaft aufzuheben; ja, es laffe fich benken, daß dieß in ber Folge ein= mal ber driftlichen Freiheit eines Jeden anheim gestellt wurde, bie Rinder taufen zu lassen, ober nicht, und daß Jeder auch in der entgegengesetzten Unficht und Sitte bes Underen drift= liche Frommigkeit anerkennte (Schleiermachers driftlicher Glaube nach den Grundfagen der evangelischen Kirche, Berlin 1822, B. II, G. 545.)". Die Kindertaufe gewinnt in: beffen eine gang andere Unsicht, wenn sie weniger aus bem bogmatischen, als aus bem firchlich:moralischen Standpunkte betrachtet wird; benn ba bieten sich fur ihre Beibehaltung allerdings wichtige, und zwar folgende Grunde bar. Gewiß ift fie gunachft bem M. T. nicht zuwider; benn ba bie Beschneidung, die bei ihrer ersten Ginsehung ein Siegel bes Glaubens ber Erwachsenen war (Rom. IV, 11.), bennoch auch auf die Rinder übergetragen murde (1. Mof. XVII, 12.), fo ist es gang analog, daß das auch bei ber Taufe ber Rin= ber geschehe, die Jesus immer mit Achtung und Borliebe behandelt hat (Matth. XVIII, 6. XIX, 13.). Ferner war bie Taufe, ihrer Einsetzung und bem fruhesten Gebrauche gemäß (Upostelg. VIII, 38. XVI, 33.), immer ber Unfang bes Unterrichtes in ber chriftlichen Religion (Matth. XXVIII, 19. μαθητέυσατε βαπτίζοντες). Mun ift aber bas Bewußt: von Ammons Mor. II. B.

senn bes Menschen nichts als eine Reflexion seiner selbst in der gottlichen Idee, oder ein Erwachen nach dem gottlichen Bilbe (Pfalm XVII, 15,). Der religibse Unterricht fann daher, wie das Peftaloggi den Muttern eben fo einfach, als ruhrend an das Berg legt, schon mit dem Gintritte der kindlichen Seele in das Bewußtseyn beginnen, und es ift folglich dem Gebote Jefu angemessen, daß ihm die Zaufe vorangehe. Dazu kommt, daß zwar in der erft entstehenden und sich bilbenden Kirche, wo man sich vorzugsweise mit der Aufnahme der Erwachsenen beschäftigte, die Taufe der Rinder den Eltern freigelaffen, oder, wie Tertullian will, bis auf die Jahre der Selbstständigkeit vertagt werden konnte; so wie sich aber die Kirche zu einer bas ganze Senn und Leben des Menschen umfassenden Unstalt ausgebildet hatte, durfte fein Glied einer driftlichen Familie mehr außer ber Kirche seyn, und die Taufe der Kinder blieb nun das angemeffenste Mittel, fie ber großen Gemeinde folang provisorisch einzuverleiben, bis sie bei der Confirmation, durch welche ber Taufact fur fie erft feine Bollstandigkeit gewinnt, bas Gelübde eines chriftlichen Glaubens und Lebens felbst aussprachen. Bulett ift diese Sandlung auch geeignet, chriftliche Eltern mit der Achtung zu erfüllen, die sie ihren Kindern, als Miterlosten Jesu, schuldig sind (Matth. XVIII, 10.), sie bei ihrem fruhen Binscheiden über ihr Schicksal gu beruhigen (Joh. XIV, 2.), ben Unmundigen, bei einem fruhen Berlufte ihrer Eltern, die firchliche Gemeinschaft zu sichern und ihnen Rechte zu gewähren, die in ihr burgerli: ches Leben übergehen. Uns diesen Grunden sind christliche Eltern allerdings verpflichtet, ihre Kinder taufen zu laffen, die Beit aber, wann das geschehen soll, ift von den kirchenpolizeilichen Gefegen ihres Landes abhängig zu machen. Mas ferner den rechten Gebrauch dieses heiligen Symbols betrifft; so ist dieser bestimmt und deutlich durch ben Unterricht des N. T. bezeichnet, welche die Taufe eine Unstalt geistiger Wiedergeburt nennt (Joh. III, 5. Tit. III, 5.). Als ein ausschließendes Beiligungsmittel ber Rinder kann und barf

zwar die Taufe nicht betrachtet werden, weil sie schon burch ihre Menschenwurde (Pfalm VIII, 3.) und driftliche Abstammung (1. Korinth. VII, 14.) einem Geschlechte gu= gehören, aus dem fich Gott die Erstlinge feiner irdischen Creaturen durch die Kraft des Wortes heranbilden will (Jak. I, 18.). Zweifel an der Seligkeit der ohne Taufe verscheibenden Rinder, soweit sie nemlich bei dem geistigen Er= wachen ihrer hoheren Rrafte felig werden konnen, fegen da= her immer eine große Unbekanntschaft mit dem Wesen der Religion und der moralischen Ordnung der Dinge voraus, die uns das Chriftenthum aufgeschlossen hat. Uber chriftliche -Eltern werden doch burch die Taufe, als einen außeren Uct religiöser Beihe, veranlaßt und in ben Stand geset, ichon ihre Kinder als einen Tempel des gottlichen Geistes (1. Kor. III, 16.) zu betrachten, in dem er nach dem Maage ihrer Rrafte wirkt und ihr sittliches Leben pflegt; sie werden dar= an erinnert, daß das heilige Gelübde des Glaubens und der Frommigkeit, welches Undere fur fie aussprachen, bis fie es freiwillig felbst übernehmen, ihr ganges Senn und Wirken auf Erden von bem erften bis zu bem letten Sauche ihres Lebens umfaßt; ihr Glaube an die unsichtbare Welt, aus ber sie kommen (Upostelg. XVII, 28.) und der sie zueilen (Bebr. XIII, 14.), wird dadurch umfaffender, inniger und starker; die Gemeinschaft mit dem heiligen Gottesgeiste, der fich in der sittlichen Entwickelung und Leitung jeder Menschenseele herrlich und wunderbar erweist, wird ihnen einleuchtender; ber Entschluß, auf seine Fuhrung zu achten und fich ihm zu weihen, muß nun auch fraftiger werden und die freudigste Hofnung und Zuversicht in der Seele erzeugen. Das reicht vollkommen bin, uns den weiten Kreis von Pflichten zu bezeichnen, die aus der moralischen Unsicht der Taufe, als ei= nes reellen Symbols einer geistigen Wiedergeburt, hervorge= hen. Jeder vernünftige Chrift wird nun von felbst geneigt fenn, ben aberglaubischen Migbrauchen zu entsagen, die man feit den fruheften Beiten mit der Zaufe getrieben hat. Schon Paulus gedenkt einer Zaufe fur die Todten (1.

Kor. XV, 29.), wie er bes unsichtbaren Gottes zu Uthen-(Upostelgesch. XVII, 23.) gedachte (torquet superstitionem in argumentum fidei. Hieronymus ad h. l.); benn nach bem grammatischen Sinne, bem Zusammenhange und ben bestimmtesten Zeugnissen ber Geschichte lagt sich nicht baran zweifeln, daß sich die korinthischen Chriften auf den Grabern ihrer Entschlafenen taufen ließen, wie die Juden Anaben, Die vor bem achten Zage verschieden, noch im Sarge beschnitten, weil beide glaubten, durch diese Sandlung auf bas Schicksal der Berftorbenen einzuwirken. Uber die Taufe ift, wie das Abendmahl, ein religibses Symbol nur fur ben, ber fich besselben bedienen, über seinen Zusammenhang mit ber Idee nachdenken und durch den Glauben ihm eine moralische Rraft abgewinnen kann; es sind also beide reinpersonliche Handlungen, die einem Dritten vollkommen unnut find, und also ohne groben Aberglauben nicht für ihn vollzogen werben konnen. Die Zaufe sterbender Chinesenkinder zu Peking, welche bie Jesuiten sonst heimlich durch Berührung des Bauptes mit einem nassen Tuche vollzogen, ober die ehemalige Zwangstaufe der Judenkinder zu Florenz (Ricci III, 155.) beweisen es deutlich, daß man dieser Thorheit auch in unseren Tagen noch nicht ganglich entfagt hat. Gin anderer Aberglaube findet bei dem Gebrauche des Baffers in der Taufe Statt, es sei nun, daß man ihm eine-mustische Berbindung mit himmlischen Rraften zuschreibt, oder den Ritus des Eintauchens für wesentlich halt. Bu dem ersten Dißbrauche hat der Ausspruch des Paulus (Ephes. V, 26.) Beranlassung gegeben, wo man die Borte er ofpare auf lovτρφ bezogen hat, da es doch nur heißt, Chriftus reinige seine Gemeinde im Bafferbade durch das Bort, eine Bestimmung, durch welche die Rraft dieser Handlung offenbar auf bas bei bem Gebrauche bes Wassers gesprochene Wort beschränkt wird. Dennoch sprechen die Transscendirenden im Glauben von einem Gott im Wasser (concipit unda Deum: Prudentius), wie bei dem Abendmable von einem Gott im Brote, und Luther felbst meinte, bas Taufwaffer moge

wohl ein vergottert Maffer heißen. Bei bem Hange unserer Beit zur religiofen Uftermedicin konnte biefe Unsicht die verderblichsten Folgen haben. Eben fo steht bei der Borliebe unferer Buchstabenfreunde fur die biblische Alterhumlich= feit zu fürchten, daß fie, wie die Griechen, zu bem Gebrauche des Untertauchens zurückkehren und in ihm allein die alte Taufe Jesu und seiner Junger anerkennen mogten. Und wahr ist es allerdings, daß sich hier die occidentalische Kirche seit dem vierzehnten Jahrhundert in der Unwendung der Einsetzungsworte fast dieselbe Freiheit genommen hat, die sich die Bater zu Costnitz bei der Theilung des Abendmahles gestatteten. Indessen ift ber Fall bennoch nicht gleich; benn die Stelle (Apostelgesch. XVI, 33. vergl. 24.) läßt schon auf eine, aus dem jubischen Opferritual auch auf die Bersohnung durch das Blut Jefu übertragene (3. Mof. IV, 6. Bebr. X, 22.) Besprengung ichließen, und wie wichtig auch das Wasser, als Materie des Nitus, bei der Taufe seyn mag, fo ist es boch bem Beistigen des Symbols so sehr unter= geordnet, daß ohne dogmatische Rleinmeisterei auf den Unterschied des Tauchens, oder Benegens fein großer Werth gelegt werden kann. Den größten Spielraum hat indeffen ber Aberglaube bei diesem Sacramente von jeher in dem Eror= cism gefunden, welcher alt, augustinisch=lutherisch (man f. Enthers Taufbuchlein in seinen Werken Ih. X, G. 2628.) und als ein Symbol der Musziehung des alten Menschen (Roloff. III, 9.) nicht verwerflich ift. Im N. T. hingegen findet sich von ihm feine Spur; Jefus felbst wird nach ber Zaufe vom Teufel versucht (Matth. IV, 1 ff.); er weicht auch von den Täuflingen nicht durch Beschwörung, sondern durch Bekehrung (Apostelgesch. XXVI, 28.), und in den Symbolen un= ferer Kirche wird biefes Uctes feine Melbung gethan. er nun in seinem alten und ungebehrdigen Sinne nicht nur eine Beleidigung der Christo selbst willkommenen Rindheit (Matth. XVIII, 2.) ist, sondern auch folgerecht unmittelbar an dem Aberglauben fortdauernder Teufelsbesitzungen und Beschwörungen ertraumter Damonen führt; fo wird er ba,

wo er nicht ganzlich abgeschafft ist, billig auf den Wunsch beschränkt, daß physische und moralische Lebensstürme von dem Täuflinge weichen und ihn dafür die Führungen des göttlichen Geistes auf seiner irdischen Laufbahn leiten mögen.

Starks Geschichte der Taufe und Taufgesinnten, S. 85 ff. Stäudlins Lehrbuch der Dogmatik und Dogmensgeschichte. Vierte Ausg. Göttingen 1822. §. 109. De Wetzte's Lehrbuch der Dogmatik. Th. II. Berlin 1816. §. 89 f. Schleiermachers christl. Glaube, B. II. S. 520 ff.

## §. 112.

Von bem heiligen Abendmahle.

Nicht minder wichtig ist für den Christen die Feier des Abendmahls, oder des Sacramen= tes der Glaubensstärfung, in dem unser von der Sinnlichkeit abhängiges Gemüth den höchsten Antrieb zu einem göttlichen Leben finden muß. Wer indeffen hier mit der Menge nicht bei dunflen Be= griffen und Gefühlen stehen bleiben will, der muß die Personlichkeit seines Stifters, das IIr= geschichtliche seiner Anordnung, das Wesen der Handlung und den Endzweck derselben wohl begriffen haben, wenn er sich gegen den häufigen Mißbrauch des Albendmahls verwahren, die verschiedenen Ansichten desselben mit driftli= cher Duldung ertragen und sich selbst zur trenen Gemeinschaft mit Gott ermuntert füh= len will.

Die Feier des Abendmahles im Geiste Jesu und seiner Apostel weckt unmittelbar in dem Gemuthe Chrfurcht (1. Kor. XI, 29.) und Liebe (Joh. VI, 51.), die wesentlichen Elemente der wahren Religiosität, und ist daher von der ganzen

driftlichen Rirche, obschon in verschiedenen Beziehungen, im= mer als die Seele des symbolischen Gultus betrachtet wor= den. Wie der Katholik mit Franz von Sales die Messe "bie Sonne aller geistlichen Undacht, den Mittelpunct der driftlichen Religion, Die Geele ber driftlichen Frommigfeit, das unaussprechliche, den Abgrund der gottlichen Liebe um= fassende Geheimnig" nennt; fo ift dem Protestanten bas Ubendmahl das sprechendste und ergreifendste Symbol der Gemeinschaft des Herzens mit Gott durch Chriftum und folglich das kräftigste außere Mittel der Erhebung des Gemuthes zu ihm. Diefe Unfichten hangen aber mit ben Grund= faten und bem Beifte ber verschiedenen Rirchen fo genau zusammen, daß von den gaien in gebildeten und ungebilde: ten Standen eine tiefe und grundliche Beurtheilung derfel= ben kaum gefordert werden kann, und man sich baber, na: mentlich bei der Erbauung des zweiten Geschlechts, begnus gen muß, durch die Feier des Abendmahles diejenigen Ge= fühle zu wecken; die nach den psychologischen Gesetzen aus bem Lehrbegriffe und Ritus jeder einzelnen Confession bervorgehen. Wer sich indessen bei bem Genusse dieses Mahles nicht nur seiner vollen, moralischen Wirksamkeit erfreuen, son= bern es auch in bem Geifte ber Ginheit und bes Friedens (Ephes. IV, 4.) genießen will, der ben mahren Christen überall befeelen foll, der bedarf, um nicht unter der Dialektit der Schule zu erliegen, gewisser leitender Ideen, die seine Ueberzeugung zu begründen und seine Pflicht zu regeln vermögen. Sier ift es aber zuvorberft unerläßlich, mit sich selbst über die Personlichkeit des Stifters in das Reine zu kommen, wie das von den alteren Theologen ein= muthig geschehen ist, die es wohl wußten, daß bas Dogma von der gedoppolten Natur Christi feine bloge Schulmeis nung, sondern der Trager des Cultus überhaupt, und der Lehre vom Abendmable insbesondere fei. Denn ift uns Christus ein bloger Mensch, wenn auch ber weiseste und beste, so scheitern alle Bestimmungen ber Orthodorie unwiderruf= lich an ben Schranken seiner Natur, und wir fehren immer

wieder zu bem Zweifel ber Juben zuruck, wie kann uns biefer Mann fein Fleisch zu effen geben (Joh. VI, 52.)? Nur bann, wenn wir glauben, wir felbst feien, wie Simmel und Erde (Pfalm XXXIII, 6.), durch bas Wort bes herrn ge= schaffen, er aber sei personificirt dieses fraftige Wort selbst (Joh. I, 14.), durch welches der Bater Alles schaffe und erhalte (Sebr. I, 2 f. Roloff. I, 15.), kann die Lehre von der geistigen Gegenwart Christi im Abendmahl fur uns einen vernünftigen Sinn und eine eigentliche Bedeutung haben. In eben bem Berhaltniffe, als bir Chriftus, feinem boberen Wefen nach, sittlich eins mit bem Bater ift, kann er bir nur, ber Wirksamkeit seiner Verheißung nach, eins in dem Ubend= mable werden. Ohne jene Einheit verschwindet diese von selbst, und die Gedachtniffeier bes Todes Jesu wird bann ein bloßes Kennzeichen tirchlicher Gemeinschaft, welches bruberlich vor dem Altare gewechselt wird. Damit ist aber ein fleißiges Erforschen ber urgeschichtlichen Unord= nung bes Abendmahles um fo viel mehr zu verbinden, als unsere gegenwartige Feier besselben sich von feiner ursprunglichen Einfachheit weit entfernt hat und sowohl dogmatisch, als rituell, bas Resultat einer firchlichen Fortbilbung ift, die sich unserer von Rindheit an bemächtigt und in einer einseitigen Autoritat befangen halt. Im Schoofe ber fatholischen Rirche geboren, wurden wir wohl glaubig zur Meffe wallen und ben Moment ber Elevation, ber felbst für ben unbefangenen Denker bedeutungsvoll genng ift, mit Gebet und andachtiger Kniebeugung zu feiern uns verpflichtet fuh= len. Dieser Beschränftheit wird man nur entgehen, wenn man fich, mas die erfte Geschichte Diefer Feier betrift, zuerft das judische Passah (2. Mos. XII, 4 ff.) und die mit seiner Wiederholung bei den Juden zu Jesu Zeiten verbundenen Gebräuche (aus dem Tractate D'Mos in der Mischnah), welche über das Reichen des Brotes und des Relches, sowie über die Ginsetzungsworte Jesu selbst ein helles Licht verbreiten, in bas Gedachtniß zuruckruft. hierauf muß nun bie aus bem Genuffe bes Ofterlammes hervorgegangene, erfte Abend:

mahlsfeier zuerst bei bem Matthaus (XXVI, 26. f.) bann bei Lukas (XXII, 15 ff.) und Paulus (1. Kor. XI, 23 f.) nachgelesen, und damit, wie grundliche Forscher (Henke lineamenta institutionum fidei christianae. Ed. II. Helmstadii 1795. p. 250.) langst erinnert haben, die ungemein belehrende Parallele bei bem Johannes (Evang. VI, 32-59) fleißig verglichen werden. Denn obschon es gewiß ift, daß diese Stelle nicht historisch von dem Abendmable handelt, so ent= halt sie doch zuverlässig den Kern und Geist dieser Lehre; Johannes, der späteste Evangelist, spricht hier proleptisch aus dem Munde Sesu von derselben Handlung, welche seine übrigen Biographen factisch besprechen; der Erloser selbst fnupft fie vorbereitend an feinen nahen Tod ( po δώσω V, 51.) und nennt fie einen bevorftehenden wirklichen Genuß (V, 55.); der geiftige Genuß des Abendmahles aber, ben man feit Luther ausschließend in diesem Abschnitte finden will, hat, wenn er nicht als Vorbild des wirklichen betrachtet wird, eben fo wenig Ginn und Bedeutung, als ber geiftige Bebrauch ber Taufe, von dem man boch, obschon bei einer ahn= lichen Beranlaffung (1. Kor. X, 1 f.), niemals gesprochen hat. In jedem Falle hebt sich burch die Bergleichung die= fer Perikope auch ber fonst bedeutende Zweifel, warum die Worte, solches thut zu meinem Gedachtniffe (1. Ror. XI, 24.), auf welchen die Bestimmung dieses Mahles zu einer allgemeinen Feier fur alle Chriften beruht, bei dem erften Hauptschriftsteller, bem Matthaus, fehlen; benn bei bem 30= hannes macht Jesus ben mit seinem Tobe beginnenden Genuß des himmelsbrotes zur Bedingung des geistigen Lebens (2. 51-58.) für alle seine Berehrer, und so ift er auch, wie wir aus Justin, bem Martyrer, wissen, schon von den ersten Kirchenlehrern verstanden worden. Nun lagt sich leichter das Befen diefer Handlung ohne das Dazwi= schentreten einer willkührlichen Autorität mit Unbefangenheit erfassen. Tesus giebt uns in diesem Mahle das wahre Him= melsbrot (Joh. VI, 51.) sich selbst mit seinem Leibe und Blute (Luk. XXII, 19 f.); oder, wie sich der Apostel aus=

brudt (1. Ror. X, 16.), wir kommen burch ben Genuß bes Brotes und Beines in die Gemeinschaft seines Leibes und Blutes. Diese Gemeinschaft ift gewiß keine fleischliche, ober kapernaitische, benn Jesus verwirft biese ausbrucklich (Johann. VI, 63.); unfere Ginne widersprechen einer fol= chen thracischen Theophagie mit Widerwillen; und so ver= schmaht auch unfer Berftand jene allgottliche Christophagie, burch die sich der verwerfliche Pantheism an dem Christen= thume versundigt. Diese Gemeinschaft ift aber auch feine bloß analogische, ober tropische, wie die Gemeinschaft geistlicher Reben mit bem geistlichen Weinstocke (Joh. XV, 5.); denn diese hangt von unserer Gesinnung ab und wird von unferer Seite nur durch eine subjective, moralische Thatigkeit möglich. Im Abendmahle aber sind wir die Em= pfanger (λάβετε), und Chriftus ift der Geber (δώσω), und wir verfundigen uns an feinem Leibe und Blute, ob wir fie schon nur fur Brot und Wein halten (1. Kor. XI, 28 f.); das wurde eine Verschuldung ohne Object, folglich wurde es auch ein offenbarer Widerspruch seyn, wenn ber Leib und bas Blut Christi nur burch unser Denken ba mare, und wir uns doch an demfelben Leibe und Blute verfündigen follten, bas wir uns gar nicht als bafeiend gebacht haben. Wohl aber ift biefe Gemeinschaft ihrer Form nach eine mo= ralische, weil sie nicht burch außere Berührung bes Leibes und Blutes, als sinnlicher Objecte, und die hievon unzertrenn= liche, unzertrennliche Apperception, sondern durch bas Undenken (araurnois), also burch gedachte Dbjecte, ober ben Glauben, folg= lich durch eine reflectirte und freie Apperception vermittelt wird. Sie ist in dieser Form subjectiv, und in der personlichen Beiftesthatigkeit bes Genießenden gegrundet, weil sie außerdem erzwungen fenn und alles religio= fen Werthes ermangeln wurde. Bo biefe Geistesthä= tigkeit fehlt, wird indessen bie Objectivitat ber Gegen: wart Christi eben so wenig aufgehoben, als bas Dasenn Gottes durch die Regation des Utheisten, welcher vielmehr gerabe wegen ber aus ben Werken hervorgehenden Realitat bes

gottlichen Wefens aller Entschuldigung ermangelt (Rom. I, 20.). Die Gemeinschaft bes Leibes und Blutes Christi im Abendmahl ist daher eine idealobjective, oder mora-lischwesentliche; eine ideale, oder moralische, insofern fie nicht burch bie außeren Glemente erzeugt, sondern im freien Denken und Glauben erfaßt wird; eine objec= tive, ober realwesentliche, weil sie uns mit dem Sohne Gottes verbindet (1. Joh. V, 12.), der alle Dinge durch fein mach: tiges Wort trägt (Hebr. I, 3. Kol. I, 17. Joh. I, 3.), folglich der Urheber und Erhalter Diefes Wefens ift, und uns feine Gegen= wart, wie überhaupt (Matth. XXVIII, 20.), also namentlich bei dieser Feier verheißen hat. Wie ich, spricht er, durch den Bater lebe, fo foll der, der mich ift, durch mich leben (Joh. VI, 57.); und nun gedenkt er, dem kapernaitischen Bleisch= glauben jede Nahrung zu entziehen, feines nahen Bingangs in den Simmel, mit dem bei diesem heiligenden Genusse die belebende Kraft bes Geistes beginnen werde (61 f.). Wer in der Unficht der wesentlichen Gegenwart Christi im Ubend= mable noch von lucrezischer Utomistik, oder von dogmatischen Phantomen raumlicher Ubiquitat befangen ift, lerne vor 211= lem die Wurzel des Wesens der Dinge in der Kraft des gottlichen Schopferwortes, ihrer Erkenntniß aber, nicht in der Zeit und im Raume, sondern in dem hochsten Ucte fei= ner forschenden Vernunft suchen. Das Geheimnisvolle die= fes Dogma's wird bann in feiner Seele mit bem Geheim= nisse des hochsten Problems der Philosophie, der Synthesis des Realen und Idealen, in Gins zusammenfallen, und die= fes heilige Symbol unseres Cultus wird ihm doppelt feier= lich und ehrwurdig werden. Diese Unsicht führt nun von felbst zu dem Endzwecke bes Ubendmahls, der in der innigsten Bereinigung mit Christo (Joh. VI, 56.) besteht, welche wieder die Ueberzeugung von der Bergebung der Sunden (Luk. XXII; 19.), die Hofnung einer ewigen Fort= dauer (Joh. VI, 50.) und eines vergeltenden Gerichts (1. Kor. XI, 26.), mit der bruderlichen Gemeinschaft in der Kirche (1. Kor. X, 17.) jur Folge hat. Gewiß besteht diese Vereinigung in der Vollendung zu einem hochssten, sittlichen Ziele (Joh. XVII, 23.); aber die Erinnerung an die Unschuld, Würde und Liebe dessen, der sich für und gegeben hat, ist so gedankenreich, so ergreisend für das Gestühl und wird durch den Act des Essens und Trinkens selbst so erregend für den Willen, daß man mit Necht behaupten kann, es sei in dem weiten Umfange der Geschichte und Erstahrung keine Handlung zu sinden, welche die sittliche Ersneuerung des Menschen, so wie diese, befordern könnte.

Wer sich bei ber Betrachtung des Abendmahles Jesu von diesen Ibeen leiten laffet, wird sich nun auch in ben Stand gesetzt seben, ben mahren symbolischen und bog= matischen Gebrauch beffelben von feinen Digbrauchen zu unterscheiben. Wefentlich ift ber Gebrauch bes Brotes und Weins, als der von Christo felbst verordneten Bei= chen, in ihrer moglichst naturlichen Gestalt; Die Bermischung beiber burch Eintauchen bes Brotes in Wein, wie es Dionysius dem sterbenden Serapion sandte (dorog ano-Boer Beig. Eusebius H. E. VI, 44.), ift schon eine Runstelei, welche die Ginbildungsfraft ftort; die Bermeigerung des Kelches an die Laien aber, von der man doch wieder bei ber Kronung eines Konigs begunstigende Ausnahmen geftattet, ift eine Sandlung ftolzer Eigenmacht, Die mit der Chrfurcht gegen Jesum unmöglich bestehen kann. Gben fo ift in bog= matischer Beziehung ber perfonliche Genuß des Ubend= mahles unerläßlich; die Darbringung des Leibes und Blutes Jefu, ber sich nur einmal felbst fur uns geopfert hat (Sebr. VII, 27.), sie geschehe nun fur Lebende (Irenaeus adu. gent. IV, 32.), ober für Tobte (Cyrillus Hierosol. cat. XXIII, §. 9 f.), bleibt der Einsetzung und dem 3mede des Ubend= mables ganglich fremt, auch wenn man annehmen wollte, die alte Rirche habe schon hiebei nur ein Dankopfer, und fein Gundopfer im Sinne gehabt. Das Trinken ber Prie: fter fur Alle, namentlich wenn es von Mehreren zu gleicher Beit geschieht, ift eine willkuhrliche und von bem n. T. abweichende Handlung, (Melanchthon de missa theatrica in

s. opp. Viteberg. 1583. tom. II. fol. p. 197. ss.), die nur noch von der idololatrischen Unbetung der geweihten Elemente überboten wird und den mahren Chriften mit tiefer Wehmuth über ben Aberglauben feiner miterloften Brüder erfüllt. Dieses Gefühl ist um so gerechter, ba er sich sonst ber Dulbung verschiebener Unsichten von ber Ge= genwart Chrifti im Abendmable; fo weit fie mit bem Glauben an seine hohere Wurde verträglich sind, nicht ent= schlagen wird. Die katholische Kirche grundet sie be= kanntlich auf die Bermandelung des Befens der Glemente, die fie als Phanomene unverruckt bestehen lagt, und zwar darum, weil sie die Mehrheit der Substanzen mit dem Senn eines Dbjectes für unverträglich halt. Berengar (3. 1080) und seine Nachfolger in der reformirten Kirche grun= den sie auf die vergleichende und mehr, oder minder bindende Reflexion bes Genießenden, die fie einen geistigen Genuß nennen, weil sie es fur unmöglich halten, die gedoppelte Raumlichkeit des Menschen Jesu und der Glemente feines Mahles im Glauben zu überwinden. Buther verwirft beide Theoreme, weil man die Substanzen nicht vernichten und dem dynamischen Seyn Jesu keine Grenzen setzen durfe, und grundet bafur feine Gegenwart auf die Rraft ber Ginfe= tungsworte des Gottmenschen, der, weil Alles durch ihn geschaffen ist und besteht, dieses Bestehen, oder Wesen der Eles mente im Abendmahle durch die Kraft seines Wortes zu dem Noumen, oder der Substanz seines Leibes und Blutes Diese Unsicht, genau und tief erfaßt, kann weder einer "übersinnlichen Sinnlichkeit", noch einer "Begunsti= gung abergläubischer Vorstellungen" mit Recht beschuldigt werden (Schleiermachers driftlicher Glaube, B. II, S. 561.). Diese Ueberzeugung kann indessen den Glaubigen nicht hindern, den auf diesen Hohen der Mataphysik schwer zu entscheidenden Zwiespalt der Meinungen auf sich beruhen du lassen, und sein eigenes Heranwachsen zum Mannesalter der Erkenntniß Christi (Ephes. IV, 13.) durch die Entserznung von eigensinniger Streitsucht (1. Kor. XI, 16.) und

mahrer Bruderliebe zu beweisen. Bei diefer Gemuthsftim= mung wird er dann auch durch diese Feier zur treuen Gemeinschaft mit Gott burch Sesum ermuntert, ober für die heiligende Kraft dieses Mahles empfang: lich werden. Unfreitig hat es biefe an ben Chriften aller Beiten, aller Bekenntniffe, aller Lebensalter und Stande be-Wie konnten wir in ihm die abgemeffene Stufenfolge unferer Empfindungen und Gefühle, ben genauen Busammenhang der Ursachen, Mittel und Endzwecke bemerken, ohne den Reichthum der Beisheit, Suld und Liebe ju bewundern, die der Welt das Leben giebt! Wer an dem Leibe und Blute des Herrn nicht schuldig ist und die heiligende Rraft dieses Mahles in dem ganzen Laufe seines Lebens nicht verleugnet, dem wird jede, dem wird namentlich die lette Feier besselben heilfam und erquickend fenn; dem wird fie die Schmerzen der Krankheit und der naben Auflosung erleichtern; dem wird sie die Hofnung feines himmlischen Berufes versiegeln, daß er wurdig werde, rein und vollbereitet vom Glauben einzugeben zum feligen Schauen.

Des heiligen Abendmahles ursprüngliche, besteutsame und würdige Feier, dargestellt von G. A. Ruperti. Hannover 1821. S. 137 f. Die evangelische Lehre von dem heiligen Abendmahle nach den sünf untersschiedlichen Ansichten des N. T. von Dr. Joh. Schultheß. Leipzig 1824. S. 446 f. Die christliche Lehre vom heiligen Abendmahle von Dr. David Schulz. Zweite Ausgabe. Leipzig 1831. Tzschirners Predd. herausg. von Goldshorn. Leipzig 1829. B. IV, S. 88. Welchen Segen die Feier des heiligen Mahles in den Kreis der Familien bringen soll.

## §. 113,

Bon der Erhaltung der Einheit mit der Rirche.

Da sich Christus im Abendmahle unverkennbar als das Haupt der Gemeinde beweist, so muß jeder

Einzelne wieder mit ihr, als ein Glied mit dem Leibe, verbunden bleiben. Wie nemlich die Gemeinschaft Der Rirde mit Chrifto zwar keine Ginheit der fichtbaren Dberherrschaft und der außeren Berfaffung, doch gewiß eine Ginheit der Lehre, der Liebe, und der gemeinschaftlichen Gottes= verehrung, als des angeren Bandes der Ge= meinde voranssett; so muß auch jeder Einzelne wieder mit der Rirche durch Reinheit des Glau= bens, des Wandels und der angeren Gottes= verehrung, als der Bedingung und Folge beider, ver= bunden bleiben, solang die Kirche selbst in der wah= ren Gemeinschaft mit Christo beharrt. Mit dieser öffentlichen Gemeinschaft hängt die Kamilienandacht fo genau zusammen, daß ein dritter Cultus in be= sonderen religiösen Conventikeln als un= firchlich, eigenmächtig und von Christo abführend, pollfommen ausgeschlossen wird.

Die innige Verbindung, in die jeder gläubige Christ durch den Genuß des Abendmahles mit Christo gesetzt wird, sührt von selbst zu der Gemeinschaft mit der äußeren Gesellschaft, welche Kirche heißt und Jesum als ihr geistiges Haulus, zu halten die Einigkeit des Geistes durch das Band des Friedens (Ephes. IV, 4.); er spricht das nicht zu einzelnen, zerstreuten Christen, sondern zu einer ganzen Gemeinde, die er durch sleißigen Unterricht herangebildet hatte (Apostelgesch. XIX, 9.); in ihrer Mitte waren die Einzelnen getauft worden und hatten an einem Brote Theil genommen (1. Kor. X, 17.); hier sollten die Heißigen zum Werke des Amtes zugerichtet, es sollte der Leib Christi erbauet werden (Ephes. IV, 12.); hier

follten fie einander mahrnehmen mit Reigen zur Liebe und zu guten Berfen (Bebr. X, 24.); diefe Gemeinde bes lebendigen Gottes heißt fogar ber Pfeiler und die Grundfeste der Wahrheit (2. Timoth. III, 15.). Christus hatte ichon selbst von Schafen gesprochen, die er herbeifuhren und zu einer Seerde unter einem Sirten vereinigen werde (Joh. X, 16.); für biefen außeren Berein hatte er die Taufe und das Abendmahl verordnet, Paulus aber für ihn das Gefet gegeben, daß Alles ehr= lich und ordentlich zugehen follte (1. Ror. XIV, 40.). Solang bas Chriftenthum auf Erben besteht, sind auch in dieser außeren Gemeinde die Worte der Apostel bewahrt, Die Briefe und Evangelien gesammlet und von falschen ge= schieden, die beiligen Gebrauche fortgepflanzt, Die Gunder ermahnt und von der offentlichen Gemeinschaft ausgeschlos fen worden; selbst da, wo sie in der Folge ausartete, oder fich wieder zum judischen, oder heidnischen Aberglauben neigte, blieben doch immer Einige übrig, die ihre Kniee vor dem Baal ber Beit nicht beugten (Rom. X, 4.), fondern ben unfichtbaren Glauben in bem fichtbaren Bereine bewahrten. Die Einheit mit Chrifto in der Gemeinde und die Einheit ber driftlichen Rirche felbst find also Begriffe, bie sich gegenseitig bedingen und wovon diese, im geselligen Religionsverbande, wieder als Grund von jener zu betrachten ift. Worinnen besteht nun aber die maher Ginheit der driftlichen, und namentlich ber evangelischen Rirche? Gewiß nicht in ber Ginheit ber bischöflichen Dbergewalt (unitas cathedrae Petri, episcopatus, unio centri), wie Enprian will (de unitate ecclesiae catholicae. Opp. ed. Paris 1632, p. 254.), bem bier Grenaus mit gleicher Chrfurcht eines Provincialbischofs gegen die Sauptstadt (principalitas ecclesiae Romanae; adv. haeres. III, 2.) sur Seite geht. Denn einmal war ja die Cathedra bes Paulus zu Korinth, Philippi, Thessalonich und Rom, wie schon Tertullian (de praescript. adv. haer. c. 36.) und Cyprian in bem angeführten Buche felbst bekennt, eben fo

angesehen, als ber Stuhl bes Petrus, welcher überdieß zu Berusalem weit früher stand (Apostelg. II, 14 ff.), als in Rom, wo er mehr als Martyrer, wie als Lehrer, seinen Glauben bezeugt hat. Ferner weiß man aus dem fechsten Ranon des Concils zu Nicaa (v. J. 324), daß die agyptische Rirche damals dem Bischoffe zu Alexandrien in eben dem Maaße untergeordnet war, als die unteritalischen (ecclesiae suburbicariae nach Ruffin) dem Bischoffe zu Rom, und bie cispadanischen bem Bischofe zu Mailand; baber benn auch in den fruhesten Concilien nicht der Bischoff zu Rom, fondern ber von Jerusalem, Constantinopel, Untiochien und Alexandrien den Borfitz führte. Als daher, noch drei Sahr= hunderte fpater, der Patriarch Gulogius zu Alexandrien ben Bischof Gregor ben Großen zu Rom einen okumenischen nannte und tiefer, ber griechischen Sprache unkundig, aus dieser alexandrinischen Canzleisormel einen papa universalis herausbolmetschte, verbat er fich ben Titel eines allgemeinen Priesters (Sacerdotis universalis) und allgemei= nen Papa, als einen anmagenden Titel (tanquam superbam adpellationem, ne Alexandrino detrahatur, quod plus tribuerit Romano, quam ratio exigit. Gregor. M. epist. VII, 30.) Ueberdieß kann ein Bischof, auch wenn er ben Scharfblick eines Cafar und bie Thatigkeit eines Na= poleon befaße, unmöglich ber gangen Chriftenheit vorsteben, Die auf der weiten Erde zerstreut ift. Schon jett ift ber Umfang ber romischen Rirche, beren Mitglieber man auf neunzig Millionen Menschen berechnet, von welchen selbst wieder kaum der vierte Theil fervil, oder romisch gesinnt ift, viel zu groß fur bie allgemeinste und fluchtigfte Geelforge eines regierenden Priefters; was wurde erft geschehen, wenn hundert und zwanzig Millionen Protestanten und Griechen sich bem romischen Stuhle unterwerfen sollten! Laffet euch nicht Rabbi nennen, benn ihr fend unter einander Bruber (Matth. XXIII, 8.); dieses einzige Kraftwort Jesu vernichtet alle ehrgeitige Bestrebungen, burch welche man bie Rirche Christi in eine weltliche Monarchie hat verwandeln von Ammons Mor. II. B. 15

Die wahre Einheit der driftlichen Kirche besteht vielmehr nach den Belehrungen der Apostel 1) in dem gemeinschaftlichen Glauben an die Grundwahrheiten bes Chriftenthums, wie sie in ber Taufe bekannt werben (Ephef. IV, 5. 6. 13.). Hieraus fließt die Pflicht des Gin= zelnen, an der reinen, gesunden Lehre des herrlichen Evangelii (1. Tim. I, 11.) fest zu halten und sich nicht von jedem Winde der Lehre umhertreiben zu laffen (Ephef. IV, 13.). Sie besteht 2) in der gemeinschaftlichen Liebe und sittlichen Bervollkommnung nach bem Beispiele Jesu (Ephes. IV, 2. 15.). Hieraus folgt die Pflicht jedes Einzelnen, Underen ein gutes Beispiel zu geben und fie zu einem abnlichen Betragen zu ermuntern (Matth. V, 16.). Bulegt und 3) besteht sie in der außeren Bereinigung jum Unboren bes gottlichen Wortes, jur Undacht und Feier heiliger Gebrauche (Matth. XVIII, 20. Apostelg. II, 44. 1. Kor. XI, 18.). Aus ihr fließt wieder die Berbindlichkeit des Einzelnen, in den frommen Versammlungen ber Gemeine gern zu erscheinen und als ein Glied mit dem Leibe Chrifti vereinigt zu bleiben (Pfalm CXI, 1. Cphef. IV, 16.), folang die Rirche felbst in unverrudter Gemeinschaft mit Christo beharrt. Luther hat diese Berbindung mit der romischen Gemeinde aufgehoben; das war ein Ungluck, wie alle Zwifte, alle Schismen, alle Spaltungen (1. Kor. I, 11 f.); ber edle Mann hat das felbst tief gefühlt; er hat mit seiner Abtren= nung lang gezogert und fich oft und bemuthig erboten, Gin= tracht und Frieden zu halten. Aber leider, leider horte man ihn, man horte die Wahrheit, man horte die Apostel felbst nicht mehr; Glaube, Liebe, Schrift und Freiheit waren aus jener entarteten Beit verschwunden; ber Furst ber Gemeinde felbst stellte die Runft hoher, als den Glauben und war burch feinen Ablaß ein Geiftesverwandter Simons, bes Magiers geworden. So mußte Luther aus einem hierarchischen Staate auswandern (Jef. LII, 11.), der aus einer Rirche Chrifti eine Kirche bes Papstes geworden war; er mußte ben Ka-

ben des Glaubens, ber Liebe und des Cultus da wieder an= fnupfen, wo ihn die Menschensatung, der Immoralism und ber heidnische Tempelpomp abgerissen hatte (Matth. XXI, 13. XXIII, 34.); er mußte nach dem Vorbilde des Apostels (Ephes. V, 17.) wieder eine Gemeinde sammlen, die Jesum vor ben Menschen bekannte, bamit er sich wieder zu ihr bekenne und fie mit feiner Rraft erfulle (Ephef. III, 17.). Mogen alle die, welche aus der Freiheit Christi und ber burch ihn erworbenen Gnade gefallen find (Gal. V. 1. 4.), zu dem Glauben der Apostel zurückkehren, so werden sie wie= ber ihre Schuler und unfere Bruder fenn. Uber mußten wir uns noch einmal losreißen von ber ungläubigen Welt, wie Luther von der aberglaubischen, der Menschen Knechte fonnen und durfen wir nicht fenn (1. Kor. VII, 23.); benn nur in der mahren Rirche fann Christus in unseren Bergen wohnen, daß wir durch ihn theilnehmen an der gottlichen Natur (2. Petr. I, 4.).

Da die kirchliche Gemeinschaft sich nicht allein auf die öffentlichen Zusammenkunfte in den Tempeln, sondern auch auf das burgerliche und driftliche Leben bezieht; fo kann man ber Undacht und Erbauung auch außer der Gemeinde unter frommen und gleichgefinnten Freunden pflegen (Upostelg. XII, 12.) Sonntagsschulen, Borbereitungen auf die Predigt und Wiederholungen berfelben, geiftliche Gefange und Borlefungen aus nutlichen Buchern, namentlich aus der beiligen Schrift, Morgen= und Abendandachten unter ber Leitung driftlicher Hausvater, find mit dem Endzwecke der driftlichen Kirche, die an keinen Tempelbienst gebunden ift, vollkommen verträglich. Man muß indessen wohl bemerken, 1) daß im N. T. nur die Privatandacht bes Gingelnen in seiner Rammer (Matth. VI, 6.), nirgends aber die Familienandacht aller Hausgenoffen geboten ift, weil bas Bedurfniß und die 3medmäßigkeit derfelben von Umftanden und Bedingungen abhangt, welche felten zusammentreffen. Geiftlose, mechanische, heuchlerische, alterthumliche, frommelnde, erzwungene und pedantische Unbachtsubungen aber schaben ber driftlichen Aufklarung und Erbauung niehr, als fie ihr nugen und fie befordern. Gben nothig ift 2) die Erinnerung, daß die Undachts: übungen ber erften Chriften nicht von unwissenden Laien, ober anbächtelnden Dilettanten, sondern von ben Aposteln und erfahrnen Lehrern geleitet wurden (Apostelgesch. XX, 7.). Wenn sich baher zwischen ber Rirche und ben Kamilien ein eigener Kreis von Freunden bes religibfen Unterrichtes bilbet, so muß bas unter ber Aufsicht eines schrift= fundigen Predigers stehen, damit fich fein Winkellehrer ein= schleiche und das betrogene Sauflein sich nicht zu rabbini= schen Grillen, ober theosophischen Fabeln und gnostischen Schwarmereien wende (1. Tim. I, 4.). Wo aber im n. T. 3) bennoch von besonderen hauslichen Bersamm= lungen bie Rede ift (Rom. XVI, 5. 14.), ba mar bas ein nothwendiges Uebel in ber noch nicht gegrundeten Rirche, welches nach ber freien und vollkommneren Ausbildung berfelben von felbst verschwand. Go wenig ber Staat, wenn er feinen 3meck und feine Burde fennet, politische Clubbs ohne Beobachtung und Leitung bulbet; eben so wenig kann die große Gemeinde religiose Conventikel pflegen, die nicht von ihrern Lehrern und Predigern, sondern von Separatisten, reisenden Brudern, mustischen Abentheurern und firchlichen Sakobinern geleitet und verführt werden, ohne ihre Bestimmung und Rechenschaft zu vergef= fen (Sebr. XIII, 17.).

Reinhards christliche Moral §. 353. vom Hausgotztesdienste. Die heilige Einheit des Glaubens, welche die wahren Verehrer Jesu verbinden soll, in m. vier Predd. über verschiedene Texte. Dresden 1824. S. 3 ff.

## §. 114.

Von der Partheisucht und Zwietracht mit der Kirche.

Die Einheit der Rirche wird durch Spal= tungen, Irrlehren, Unglauben und geheime Religionsgesellschaften gefährdet, die der Form nach immer ungesetlich, aber and ihrem materiellen Zwecke nach häusig mit dem Lichte des evangelischen Glaubens unverträglich, und in jedem Falle dem firchlichen Gemeingeiste nachtheilig find. Doch gilt das begreiflich nicht von denjenigen Vereinen, die fich zur Förderung der Humanität und Sittlichfeit, oder zur Minderung des menschlichen Glen= des bilden; anch gilt das nicht den Societäten zur Verbreitung der Bibel und der Befeh= rung der Nichtdriften, ob fich schon beide der Leitung der Rirche nicht entziehen fonnen, wenn fie die religiöse Volksbildung befördern und dem Vor= wurfe der Proselytenmacherei answeichen wol= len, welche Zesus selbst so nachdrücklich getadelt hat.

Mit diesem Gemeinleben in der Kirche stehen alle die jenigen Handlungen im Widerspruche, welche das einträchtige Zusammenwirken der Glieder zur Beförderung des sittzlichen Wachsthums (Ephes. II, 20. IV, 16.) stören und dadurch die Ausschung des kirchlichen Körpers herbeiführen. Das geschieht

1) durch Spaltungen (oxiouara 1. Kor. I, 10.), oder eigensinnige Ubsonderungen von der Kirche, obschon ohne wesentliche Veränderungen der Lehren. So traten im dritten Jahrhunderte die Novatianer durch ihre zu große Strenge gegen die Gefallenen, und im vierten die Doznatisten durch ihre Widersetzlichkeiten gegen die Vorz

stände von der außeren Gemeinschaft der römischen Kirche ab; so unterbrachen Pietisten, Separatisten und Schwärmer die äußere Berbindung mit der evangelisschen Kirche, ob sie schon in den wesentlichen Glaubensartikeln sich wenig von ihr unterschieden. Stolz, Engsherzigkeit, blinde Unhänglichkeit an äußere Gebräuche und ein pharisäischer Kleinigkeitsgeist (Matth. XXIII, 24.) sind häusig die unlauteren Quellen dieser Absonderung, die in dem Eigenwillen und der Hartnäckigkeit ihrer Urheber das Urtheil ihrer Berwerslichkeit trägt. Noch mehr wird die Einheit der Kirche

2) durch Sectirerei (aigeois Galat. V, 20.), ober Irlehre ber Rottengeister (Reter, ober Ratharer) zerriffen, Die Paulus felbst mit einem um sich fressenden Rrebse vergleicht (2. Tim. II, 17.). Er bezeichnet aber als Baretifer ben Symenaus und Philet, welche bie Lehre von der Auferstehung allegorisch erklärten und dadurch Die christliche Unsterblichkeitslehre gefahrdeten. Er verwahrt sich zugleich gegen den Vorwurf der Pharisaer, baß bas Chriftenthum eine Secte fei (Upostelg. XXIV, 14.); auch erklart er die Irrlehren aus bem kofmischen Standpunkte fur nublich, die Wahrheit an das Licht zu bringen (1. Kor. XI, 19.); aber er will doch den Factionisten gewarnt, und wenn die wiederholte Ermah= nung fruchtlos ift, die Gemeinschaft mit ihm aufgeho= ben wissen (Tit. III, 10.). Das ift auch die Lehre Lu= thers und ber evangelischen Rirche von der Baresis, Die sich über die Merkmale derselben ungleich milder, die katholische erklart hat. Diese nennt Jeden einen Baretiter, welcher ben Inbegrif ihrer Glaubenslehre in Unspruch nimmt; daher Bellarmin in seinem Buche über die Rirche der protestantischen nicht weniger als zwanzig Regereien zur Last legt. Die evangelische Kirche hingegen beschrankt ben Begrif ber Baresis auf die vorsähliche und beharrliche Ubwei= dung von ber Grundlehre bes Chriften=

thums und erleichtert baburch, wie ichon Gerharb erinnert, das Berständniß mit benen, die sich zu bem Grundfate Mugustins bekennen: in nothwendigen Urtifeln Ginheit, in zweifelhaften Freiheit, in allen aber Liebe. Regerei ift bemnach die partheisuchtige Ubweichung des Glaubensdunkels (die Novatianer nann= ten sich Ratharer, weil sie sich fur rein und weise hiel= ten), ber nicht in ber Gemeinschaft mit ber Rirche und ihrer Lehre bleibt. Man erkennet sie an ihrem Gegen= sate der Bahrheit (περί την αλήθειαν αστοχεί 2. Tim. II, 18.) und gesunden Lehre, an ber geräuschvollen Unmaßung ihrer Urheber (βέβηλος κενοφωνία), und ihrem nachtheiligen Ginfluß auf die Frommigkeit des Lebens (επὶ πλεῖον προσκόπτει ἀσηβείας). Gine Rirche, welche solche Dogmen lehrt und verbreitet, ist, in so weit sie bas thut, kegerisch, und kann folglich Undere nicht anathematisiren, da sie mit allen Concilienschluffen, auf die fie fich berufen mag, felbst unter dem Fluche des Irr: thums steht (Rom. I, 18.). Nur die Gemeinde mahrer Chriften (nvevmarizod 1. Kor. II, 15.), sie bestehe aus Wenigen, ober Bielen, ift in ihrem Urtheile unabhangig in duderde avaxoirerai) und kann über die Lehren bes Glaubens entscheiden (πάντα ανακρίνει). Da aber diefe christlichen Beisen (nvevuarixo), rédeioi), die sich zur Einheit bes mahren Glaubens erhoben haben (Eph. IV, 13.) absterben und von einem jungeren Geschlechte (pvzixol 1. Korinth. II, 14.) ersetzt werden, die durch neue Forschungen und 3weifel zu gleicher Bollendung aufstreben; so sind Regereien, ober boch Irrthumer, in ber freien Rirche unvermeidlich, und muffen als nothwendige Uebel, so wie als Mittel betrachtet werden, die Tragheit eines unverftandigen Glaubens zu verhuten und die entfliehende Wahrheit immer wieder festzuhalten und in das Leben zurud: gurufen. Die Rirche muß sich baber von der einen Seite huten, aus Ginfalt, Buchstäblerei und Starrglau-

bigkeit selbst haretisch zu werden, von der andern aber auch den Dunkel fahren laffen, als ob es ihr ge= lingen werde, alle Retereien auszurotten, ober als ob fie berechtigt fei, bier mit unverständigem Gifer (Rom. X, 2.), oder judischer Synagogengewalt einzugreifen (Soh. XVI, 2.); benn die Rraft des Wortes und der geistigen Waffen sind in der Welt bes Gemuthes die einzigen Mittel, den mahren Glauben zu vertheidigen (2. Korinth. X, 4 f.), und mit der Musschließung eines unverbefferlichen Sectirers (1. Kor. V, 13.) wurde MUes geschehen senn, mas ihr als einer driftlichen Gemeinde zukommt. Dafür werden auch Lehrer und Mitglieder ber Rirche sich aller eitlen Dialektik und Aufgeblasenheit (Rol. II, 9. 18.), so wie aller bitteren Streitsucht und Rechthaberei (Jak. III, 14.) entschlagen, ihre Zweifel und Bedenklichkeiten mit Bescheidenheit vortragen, und ber schweren Rechenschaft eingedenk seyn, die sie von der leichtsinnigen, oder vorsätlichen Berbreitung des Irr= thums ablegen muffen (1. Kor. III, 17 f.). Gine voll: kommene Rirche fallt nicht, wie ein Bild ber Diana, vom Himmel herab, sondern will, wie ein weiser und vollkommener Staat, allmählig ausgebildet und im Rampfe der Erfahrung und Geduld (Philipp. II, 12° -16.) verwirklicht werden.

3) Der Unglaube, oder die Verwerfung der Grundwahrheiten des Christenthums und der Religion überhaupt (Kom. XI, 20.), wird im N. T. als die Quelle aller Irrthümer und Laster geschildert (Ephes. II, 2.); Christus ist erschienen, seine Macht zu brechen (Luk. I, 17.); seine Schüler warnen vor ihm mit großem Nachdrucke (Hebr. III, 12.) und schließen den vorsätlich Ungläubigen vom Himmelreiche aus (IS.). Selbst der Koran spricht von dieser Krankheit des Gemüthes mit einem drohenden Ernste, und der Muhamedaner kennet kein entehrenderes Schimpswort, als das eines Chaur, oder Ungläubigen. Man muß indessen das historische Fürwahrhalten (otiosa notitia historiae nach Melanchthon apolog. A. C. de justis. ed. Tittmann p. 71 f.), welches nur auf äußeren Gründen beruht und folglich gar nicht in unserer Gewalt steht, von der inneren, geistigen Wurzel des seligmachenden Glaubens, welche Vertrauen und Liebe zu Gott hervorbringt (Hebr. XI, I ff.), vorsichtig unterscheiden und daher auch den Unwerth des Unglaubens immer nach seinem bestimmten Gegensatze mit dem seligmachenden Glauben bemessen.

- 4) Much ber Gintritt in geheime Religionsgesell= schaften ift mit der schuldigen Treue gegen die mahre Rirche Jesu unvereinbar. In Zeiten der Roth und Verfolgung haben sich zwar die Christen selbst heimlich versammlet (Sebr. XI, 37 f.); die Waldenfer, Suffiten und Sugonotten konnten ihren Glaubensbund nur in Balbern und Einoben erneuern; und in bespotischen, ober unter bem bleiernen Scepter einer fanatischen Dierarchie erliegenden Staaten, konnen und muffen die weifesten und edelsten Menschen noch immer nur in einer stillen und verborgenen Gemeinschaft bes Geistes leben. Allein der geheime Bund, von dem wir sprechen, wird nicht als erzwungen, ober durch die Zeit bedingt, fonbern als freiwillig eingegangen gedacht; er bezieht sich auch nicht auf die artistischen, wissenschaftlichen und burgerlichen Bereine, die von dem Bedurfniffe der Beit geboten werden. Die Frage ist vielmehr diese: ob bas religiose Bundnig, welches evangelische Christen einges gangen und geschloffen haben, sich mit ber Theilnahme an anderen mystischen Bereinen unter einer geheimen Gesetzgebung vertrage, jene mogen sich nun alchymistisch, rosenkreuterisch, tempelherrnartig, monchisch oder ordens: artig gestalten? Insofern nun die Religion bei die= fen Uffociationen in das Interesse gezogen wird, muß biese Frage verneint werden, weil
  - a) bas Chriftenthum bas myftische Helldunkel ber eleusis

nischen, dionysischen, pythagorischen, isischen und gnostisschen Mysterien zerstreut und dafür jedem Freunde der Wahrheit geboten hat, frei und offen an das Licht zu treten (Joh. III, 21.):

b) weil die sogenannten geheimen Nachrichten von Hiram, Salomo, Johannes dem Täuser, Theophrastus Paracelsus u. U., auf die sich die Illuminaten, Nosenkreutzer und andere Partheien berufen, nicht nur zweideutig, sondern untergeschoben und erdichtet sind:

c) weil die Lehren und Gebräuche dieser Secten entweder spielende, die Einbildungskraft überraschende Symbole, oder dem Christenthume, und selbst der Hierarchie abgeborgte Nitus, Sätze und Grade sind. Kein Adept hat je über den höchsten Weltbaumeister gesprochen wie Hiod, David, Salomo und Jesaias; und doch sind selbst diese hebräischen Gesänge nur Vorbilder des unsichtbaren Tempelbaues der Gemüther, den das Evangelium für die Ewigkeit aufsührt. Wer sollte nun in heimlich angebauten Vorhallen verweilen, da ihm das Christenthum das Allerheiligste im Angesichte des Himmels und der Erde aufschließt!

d) Weil durch geheime Vereine dieser Art ein Dünkel des Besserwissens genährt, der Partheigeist geweckt, der kirchzliche Gemeinsinn geschwächt, Zeit, Kraft und Geld versschwendet, und in der Abhängigkeit von unbekannten Oberen und einer romantischen Hierarchie die goldne Freiheit verloren geht, die doch kein weiser und selbstsständiger Christ gefangen nehmen läßt (1. Kor. VI, 12.). Daß unendlich viele in der Mitte geheimer Orden, deren Vorden ist, getäuscht und hintergangen worden sind, ist bekannt. Mögte man dafür doch nur eine große heilsame und menschenveredelnde Wahrheit nachweisen, die in dem Schooße der neuen Pythagoräer hervorgerusen worden wäre! Wer sich aus dem Liv erinnert, wie die Nömer über die ägyptischen und chaldäischen Geheinwereine

dachten, der wird sich nicht wundern, wenn das Christenthum außer der Kirche Jesu keine andere Relizgionsgesellschaft auerkennt, sondern sie für unnöthig, unzulässig und mit seinen höheren, von Gott selbst aufgegebenen Zwecken für unverträglich erklärt (Kol. II, 18 f.).

Da als Zeichen ber Zeit, wo nicht zwischen Liberalität und Religiositat, doch zwischen Liberalism und Absolutism sich ein Beer von Bunden, Bereinen, Bruderschaften und Gefellschaften bildet, welche famtlich mit gesetzgebender, vollziehender und richtender Gewalt begabt, vor Allem besteuernd und auf den Ueberfluß unserer Guter in uneigennutiger Demuth berechnet sind; so darf die Moral ein so strenges Wort nicht ausspre= chen, ohne zugleich die sittliche Stellung folder Rreise zu bezeichnen, mit welchen sie sich unter gewiffen Bedingungen wohl befreunden mag. Die Freimaurer haben, so weit fie uns Profanen bekannt sind, abgesehen von einer begreif= lichen Symbolik, sich immer durch eine ber Barbarei, bem Despotism, der Frommelei, dem Jesuitism und dem Pfaffen: thume abholde Richtung, burch einen menschenfreunolichen Bruderfinn, durch Liebe zu den Wiffenschaften und eine zwedmaßige Bohlthatigfeit und Milbe ausgezeichnet. Forde= rung ber Sumanitat, einer zwischen statutarischer Recht= lichkeit und Pietat mitten inne stehenden Bollkommenheit, die fich mit der Ralokagathie der Ulten vergleichen laßt, kann aber gar wohl ber Gegenstand eines eigenen Bundes senn, und wenn das nach dem Grundsatze geschieht, ift irgend eine Tugend, irgend ein Lob, bem frebet nach (Philipp. IV, 8.), so wird er ber kirchlichen Gemein= schaft evangelischer Bruber nicht entsagen, sondern sich an sie vielmehr mit der edlen Menschlichkeit anschließen, welche Aberglauben und Schwarmerei in beilfamer Ferne halt. Was ware das Chriftenthum, wenn es den Wunsch und die Hofnung ftoren konnte, "daß Manner von Geift und Berg eine Zukunft herbeiführen mogten, wo Bernunft, Dulbung und Freiheit über alle Thorheiten und Vorurtheile siegen

werden, welche die Welt bisher in Fesseln geschlagen und die Sahrbücher der Menschheit mit Blut besleckt haben" (Mémoires et souvenirs de Mr. de Segur. Bruxelles 1825. t. I. p. 167.)! Genau in den Zeiten rückgängiger Bewegung, wo der G.nius des Lichtes seine Flügel senkt und sich die Religion selbst wieder in das alte Dunkel hüllt, muß der Bestand solcher Bereine gewünscht werden, deren letzter Endzweck zwar ein offenes Geheimniß ist, die aber doch immer verborgen genug sind, der bedrängten Menschenwürde eine sichere Zuslucht zu bereiten.

Eine Gefellschaft ber driftlichen Moral, ohne Rucksicht auf irgend ein kirchliches Dogma, bat sich in ber Hauptstadt Frankreichs gebildet und aus allen gandern Guropa's, fo wie aus allen Confessionen, Mitglieder und Theilnehmer aufgenommen. Der Widerstand, den fie von Seiten berer fand, welche Gehorfam, aber keine Pflicht, nur einen Cultus, aber feine Tugend wollen, ift nun überwunden; sie hat sich diesseits und jenseits des Meeres, besonders in praktischer Rucksicht, vielfach verzweigt und namentlich ber Berbesserung bes Loofes der Urmen, der vernachlässigten Rindheit und Jugend, der Gefangenen und Beiftesirren gugewendet. Go fiegt bas Einverstandnig in ber Liebe über bie Migverständnisse des Glaubens, die so viele Ropfe verwirrt und fo viele Bergen zerriffen haben. Bereine gur Er= giehung, zur Wohlthätigkeit, zu Rath und That fur die leidende Menschheit findet man nicht minder häufig in großen und fleinen Stadten; fie find Spiegel, Fruchte, Pflangichulen evangelischer Tugend und Frommigkeit (Jak. I, 27.), die ber Kirche mehr, oder weniger verwandt bleiben. Die aus England durch concentrirte Regsamkeit einer begeifterten Religionsparthei auf bas feste gand verpflanzten Bibelgefellschaften gehören durch den Endzweck, den sie sich vor= fetten, eben fo wohl, als durch den außerordentlichen Erfolg ihrer Bemuhungen zu ben merkwurdigen Erscheinungen ber Zeit. Gelbst ben Widerstand ber ihnen fraftig entgegen: tretenden katholischen und griechischen Rirche haben sie durch

vielseitige und beharrliche Thatigkeit zu überwinden gesucht. (Chryfostomus, ober bie Stimme ber fatholischen Rirche über bas beilfame Bibellefen. Bon van Ef. Darmftadt 1824. Ihr Priefter, gebet und er: klaret dem Bolke Die Bibel, das will und gebietet die fatholische Kirche. Bon ebendemselben 1824). Nun, wo die Verbreitung der heiligen Schrift durch Privatgesell= schaften unter uns so vielseitig eingeleitet ift, scheint es an der Beit zu fenn, auch fur das Berftandnig berfelben (Up. VIII, 30.) zu forgen; ein eben so wichtiges, als folgenreiches Geschäft, deffen Leitung sich die geiftlichen Behörden protestantischer gander nicht entziehen laffen durfen. in allen Standen foll unter ber Leitung bewährter Grund: fate die Bibel zu feiner Belehrung und Erbauung, nicht sowohl lesen, als nachlesen; benn wenn er selbst speculiren und urtheilen will, fo lauft er, namentlich bei einem unweisen Gebrauch bes U. T., Gefahr, ein Zweisler, Schwarmer, ja selbst ein unmoralischer Mensch zu werden. Fehlt es boch nicht an volksthumlichen Auslegern, Die ber Schrift Meister senn wollen, und nicht wissen, was sie fagen, oder was sie setzen (1. Tim. I, 7.). Was endlich die Miffions= gesellschaften betrift, so grunden sie sich nicht nur auf das Gebot ber Liebe, die driftliche Meligion, als das hochste Geschenk bes Himmels, auch fernen Bolkern mitzutheilen, sonbern auch auf den Befehl Jefu (Matth. XXVIII, 19.) und auf bas Beispiel bes unermudeten Apostels Paulus (Rom. I. 14. XV, 28.). Da indessen bloße Privatgesellschaften ohne Mitwirkung ber Obrigkeit hier wenig Rluges und Ersprieß: liches beginnen konnen; fo muß man auch ihnen eine bebere, gesetliche Leitung wunschen, welche sie nicht nur gegen manche Vorwurfe und felbst gegen die in der Folge zu beforgende Verantwortlichkeit schütze, sondern es ihnen auch möglich mache, weise und planmäßig zu wirken, und in jedem Falle mehr zu leiften, als bisher geschehen ift und, ben Umständen gemäß, geschehen konnte. Dabei versteht es sich von selbst, daß man Nichtchriften nur auf bem Wege freier

Ueberzeugung für die Wahrheit gewinnen durfe. Die Proselytenmacherei hat schon Jesus verworfen (Matth. XXIII, 15.); benn wenn die Pharifaer einen Beiden in bas Det ihrer Traditionen gelockt und ihm feine Guter geraubt hatten, fo überließen fie ihn feinem Schickfale. Unter ben Juben gehörten baher Proselyten zu dem Abschaum ber Nation; schon der Talmud sagt, proselyti et paederastae impediunt aduentum Messiae (Nidda), und viel mehr fann man auch jett nicht von den meisten Abtrunnigen fagen, auf deren Bekehrung eifrige Priester oft so ftolg find.

Schuberoffs Vorlesungen über Freimaurerei und Lo: genwesen. Ronneburg 1824. Dwens Geschichte ber Bibelgesellschaften. Mus bem Englischen. Leipzig 1824. Krugs Darstellung bes Unwesens ber Proselytenmacherei. Leipzig 1822. Scheiblers ausführlicher Bersuch zur Bekampfung ber Proselytenmacherei. Darmstadt 1823. Weba's Beitrage zur Geschichte ber Proselntenmacherei. Neustadt a. b. D.

1827.

## 8. 115.

Bon der Upostafie, ober dem Bechfel ber Rirche.

Berriffen wird das Band der firchlichen Vereinigung durch die Apostasie, oder den ganglichen Anstritt aus der Rirche, der, nach Beschaffenheit sei= ner Ursachen und Endzwecke, auch verschiedener Un= sichten und Beurtheilungen fähig ist. Schon im N. I. fommt das Wort in mehrfacher Bedeutung vor, und bei der gegenwärtigen Ansbildung der christli= chen Rirche in verschiedene Partheien und Secten ist es in seinem Sinne und in seinen Beziehungen noch reicher und vielseitiger geworden. In der Moral find uns indeffen nur die Fragen wichtig: ob die Apostasie überhaupt zu billigen sei, ob man sie nicht in besonderen Källen für er=

laubt und pflichtmäßig halten dürfe, und wie man daher Apostaten zu beurtheilen und zu behandeln habe? Erst ans der vorsichtisen Beantwortung derselben können Maximen absgeleitet werden, die das Gewissen jedes Einzelnen zu leiten vermögen.

Wenn die Unzufriedenheit mit unferer Rirche ben bochsten Grad erreicht, so geht sie in Apostasie, oder Abtrun= nigkeit von ihr über, die, wie jede gefellige Entzweiung, fast immer von bitteren Empfindungen und Urtheilen begleitet wird. Schon im N. T. ist die Nede von einem Ruckfalle zum Unglauben (Hebr. VI, 6.), den die altere Dogmatik (Calouii systema t. X. p. 380.) als eine schwere und verdammliche Apostasie betrachtet; eine Unsicht, welche auch bie katholische Kirche theilt, indem sie die Haresis nur als eine particulare, die Abtrunnigkeit aber als eine gangliche Berläugnung bes Glaubens barftellt (apostasia est error fidei ex toto contrarius. Ligarii theol. moral. t. I. p. 203.). Un einem anderen Orte wird der ganzliche Abfall eines Tyrannen von Gott mit diesem Worte bezeichnet (2. Thess. II, 3.); die Sanhedristen nannten Paulus einen Apostaten, weil er das Joch des mosaischen Gesetzes abwarf (Apostel= gesch. XXI, 21.); ber Teufel selbst heißt ein Abtrunniger, der nicht in der Wahrheit beharrte (Joh. VIII, 44.); darum wird auch der Abfall vom Chriftenthume als fein Werk ge= schilbert (1. Petr. V, 8.). Die ersten Chriften haben, wie das Beispiel der Martyrer und namentlich Polykarps (Kortholt de persecutionibus ecclesiae primaevae. Riel 1689. S. 144 f.) lehrt, sich zu ihrem Glauben immer mit großer Standhaftigkeit bekannt; es wurden baher ichon die Feigen, welche den Gogen opferten (thurificati) und sich bas bescheinigen ließen (libellatici), oder gar die heiligen Bucher an die heidnische Obrigkeit auslieferten (traditores), aus ber Rirche ausgeschlossen und mit großer Schmach behandelt. 2118 ferner ber Raifer Julian, das Borbild eines achten Rationa:

liften nach ber Schilderung bes Ummianus Marcellinus, ben driftlichen Glauben verläugnete, nannte ihn ber Bischof Chalcedonius in das Ungeficht einen Gottlosen, Apostaten und Atheisten (ἀσεβή, ἀποστάτην καὶ άθεον Socratis H. E. III, 12.). Bon diefer Zeit an wurde nur der ein Apo: ftat genannt, ber vom Christenthume zum Judenthume, ober Beidenthume und Islamism abfiel, bis die Reformation, und die von ihr veranlaßte Theilung und Verzweigung der drift= lichen Religionspartheien bem Worte einen größern Umfang und eine vielfachere Bedeutung gab. Denn von nun an wurde nicht nur die Ruckfehr zu dem alten Chriftenthume ber apostolischen Kirche von den Bekennern der romischen Tradition eben so wohl Apostasie genannt, wie der Uebergang bes Juden Acosta zum Christenthume diesen Namen von den Ifraeliten erhielt (Bayle dictionnaire unter Acosta); sondern man betrachtete auch die Bertauschung bes Calvinism mit bem Arminianism, und überhaupt einer protestantischen Confession mit ber anderen, als eine kirchliche Abtrunnigkeit; felbst die Trenifer Leibnig, Molanus, Berufalem kamen in den Ruf des Ratholicism und ber Upostasie; und in den neuesten Zeiten ift der Partheigeist fo reibbar geworden, daß nicht einmal ein gemeffenes Friedens= wort gegen seine feigen Berlaumdungen schüben kann (m. zwei Prebb. unter ben Regungen einer unfriedlichen und argwöhnischen Beit gehalten. Mit einem Borworte über ben außeren Religionswechsel. Leipzig 1825). Wir werden daher vor ber Sand, und bis die genauere Bestim, mung des Begriffes von selbst hervortritt, bas Wort Upo: stafie, wie es schon Luther that, im weitesten Sinne, als Entweichung und Uebertritt aus einer Rirchenge= meinschaft in die andere auffassen, da wenigstens bie verlaffene und durch den Berluft eines ihrer Mitglieder gefrankte Gemeinde sich fur berechtigt halt, den wortbruchigen Ueberläufer einen Apostaten zu schelten. Dieser Kirchenwech= fel ift aber ein Begrif von dem weitesten Umfange, ber, wie die Religion selbst, einer mannigfachen Beziehung

fåhig ist. Es giebt nemlich eine allgemeine, befondere und perfonliche Apostasie. Die erfte wurde bei einem gangen Bolfe eintreten, welches fein offentliches Glaubensbefenntniß veranderte. So berichtet uns eine eifrige Katho= likin, Frankreich wurde evangelisch geworden fenn, wenn ber Papst Pius VII. nicht nach Paris gekommen ware, ben Raiser Napoleon zu fronen (mais, ajouta le pape, j'empecherai la France, de devenir protestante. Mémoires de Mad. de Genlis. Paris 1825. t. V. p. 185.), welcher spaterhin zu Beeda sich auf eine ahnliche Urt geaußert hat. Bon ber zweiten hat die Zeitgeschichte in dem Uebergange ganzer Gemeinden zu dem evangelischen Glaubensbekennt= niffe mehrere Beispiele aufgestellt (Die Rudtehr fatho: lischer Chriften im Großherzogthume Baben gum evangelischen Christenthume von Dr. Taschirner. Dritte Aufl. Leipzig 1824, und die Auswanderung der Ty= roler aus dem Zillerthale nach Schlesien: Nach dem Treffen bei Kappel, in welchem Zwingli fiel (3. 1531), hielten es die Burger von Solothurn fur beffer, ben reformirten Glauben wieder in Masse abzuschwören, als eine Brandscha= gung von dreitausend Gulben zu bezahlen. Walsh voyage en Suisse. Bruxelles 1835 t. II. p. 314.). Die dritte, erinnert unwillführlich an bas Beispiel Beinrichs IV, der ben Calvinism, welchen er schon einmal in der Bartholomaus= nacht verläugnet hatte, am 25. Juli 1593 noch einmal feier= lich in der Kirche zu Mantes abschwur und diefen Uct felbst einen saut perilleux nannte. (Histoire de la réforme, de la ligue et du regne de Henri IV. par Mr. Capefigue, chap. XCIII. Paris 1834. p. 323 s.) In einer anderen Beziehung ift die Apostasie eine erklarte, verschwiegene und halberklarte. Erklarte Upostaten sind diejenigen, welche frei und offen von einer Rirchengemeinschaft zur an= beren übertreten. Durch diese Deffentlichkeit ihres Glaubens= wechsels, der in gutorganisirten Staaten gesetzlich geworden ist, gewinnt ihre Handlung einen Schein der Ehrlichkeit; we= nigstens schützt er die Uebertretenden gegen ben Borwurf ber von Ammons Mor. II. B. 16

Undankbarkeit gegen die verlaffene Rirche und bes heimli= chen Ueberlaufens von einer Confession zur anderen. gegen bleibt ber Uebertritt Underer oft heimlich und verschwiegen, bis ihnen die Umftande gestatten, ben Wechsel ibres Religionsbekenntnisses ohne Ruckhalt zuzugestehen. Auch an halberklarten Apostaten hat es nicht gefehlt, welche abwechselnd dem evangelischen und fatholischen Cultus bei= wohnten, oder sogar ihre Rinder in drei Confessionen unterrichten ließen, und nur ben Augenblick ihrer Verforgung und Berheirathung abwarteten, der für die Predigt, oder Meffe entscheiden sollte. Wieder in anderer Rucksicht kommt die Urfache und ber Gegenstand ber Apostasie in Erwägung. Der Urfache und dem Untriebe nach kann eine Apostasie lauter und unlauter senn, je nachdem Ueberzeugung und die augenblicklich dafür gehaltene Ueberredung, oder Furcht, Eigennut und sinnliche Vortheile den Entschluß zum Rirchenwechsel bestimmen. Ihrem wesentlichen Gegenstande nach ist bingegen die Apostasie entweder eine totale, wie beim Uebertritte zum Judenthume, Muhamebism und Seidenthume; oder eine partielle, wie bei dem Uebergange von einer driftlichen Parthei zur anderen; oder boch eine subpartielle (fectirerische), wie bei ber Hinneigung zu separatistischen Gemeinden, die in einzelnen Behren und Ge: bräuchen von der Mutterkirche abweichen. Dem Christen kann es wohl nicht leicht beifallen, ein Jude, oder Muha= medaner zu werden; auch der Uebergang von der griechischen zur romischen, der reformirten zur lutherischen Rirche, des Methodisten jum Quaferthume ist felten; erst durch den Protestantism ift der Kirchenwechsel häufiger geworden, mas sich auch psychologisch und moralisch leicht begreifen läßt. Man kann ihn nemlich noch als nothwendig, wirk= lich und möglich denken. Nothwendig war die Er= neuerung des apostolischen Christenthums durch die Reformation: benn es handelte sich damals um die Erhaltung der Freiheit unt des geistigen Lebens, die von einer unerträgli= den Willführ bedrangt maren. Wirkliche Upostasien, von welchen wir täglich hören, gleichen in vielen Fällen der Desertion auf den Vorposten, und liesern, wie die Restrutirung durch Werbekünste, meist schlechte Soldaten sür das Glaubensheer. Mögliche Apostasien werden sichtbar und unäufhaltsam durch den ganzen Gang unserer geistigen Bildung vorbereitet; denn der sinnliche Mensch wird diesenige Kirche vorziehen, welche die beschaulichste ist, der phantasiereiche diesenige, welche die meisten Geheimnisse hat, der beschränkte wieder eine andere, welche ihn der Mühe des Denkens überhebt, und der wahrhaft fromme diesenige, welche ihm die kräftigste Nahrung für Geist und Herz darbietet.

Diese Ausichten bereiten nun auf die Beantwortung ber ersten Frage vor, mas von der Upostasie, insofern sie als außerer Religionswechsel gedacht wird, überhaupt in moralischer Beziehung zu halten fei? Billig unterscheidet man hier ben Uebergang vom Nichtdriftenthume dum Christenthume, als der unstreitig vollkommenften Reli= gion unferer Erdenwelt, und die Bermechfelung einer chriftlis den Kirche mit der anderen. Jener, oder bie Bekehrung eines Seiden, Juden und Moflems zu der Lehre Jefu, wird ihm felbst als Pflicht erscheinen, sobald er feinen un: vollkommenen Glauben mit der driftlichen Wahrheit vergleicht, welche überall auf moralisch-historischen Grunden beruht und das Siegel ihrer Gottlichkeit in fich felbst tragt (Erffine Bemerkungen über die inneren Grunde der Wahrheit der geoffenbarten Religion. 2us dem Englischen von Leonhardi. Leipzig 1825). Wir konnen baber weber ben Maturaliften und Indifferentiften ber neuesten Beit, noch ben judischen Deiften (Sendschreiben judischer Sausva= ter an den Herrn Propst Teller und deffen Untwort. Berlin 1799) beipflichten, wenn fie meinen, bag bei bem Lichte ber allgemeinen Vernunftreligion die besondere Offen= barung Gottes durch Jesum entbehrlich sei. Es ist uns vielmehr gewiß, daß gerade der schwankende Zustand bes Budenthums und fein unverkennbares Pulfiren zwifchen Deifin

und Talmudism eine firchliche Beränderung der Fraeliten nothwendig mache und Gewissenssache für Juden und Chrissten sei, welche letztere bei dieser wichtigen Ungelegenheit mehr Festigkeit des Glaubens und wahre Menschenliebe beweisen sollten, als bisher im Ganzen geschehen ist. Unders verhält sich das mit dem Nebertritte von einer christlichen Confession zur anderen, namentlich in unseren Tagen, wo die endliche Gleichstellung ihrer bürgerlichen Nechte und eine größere Gewissensfreiheit die Unabhängigkeit und Selbstständigkeit jeder einzelnen Kirche begünstigt und schützt. Dier darf die christliche Moral, um Uebertreibungen zu verhüten und die Ruhe und Wohlfahrt jedes Einzelnen zu bewahren, im Allgemeinen folgende Bedenklichkeiten nicht verschweigen:

- 1) Dieser außere Religionswechsel hat in allen Kirchen die offentliche Meinung gegen sich und wird, wie freundlich man sich auch in dem Augenblicke des Uebertrittes stellen mag, doch bald, als Mangel an Charakter und Festigkeit der Grundsätze, mit Kälte, Verzachtung und Schmach bestraft. Wer hinderte ihn, werz den seine Freunde sagen, seine innere Religion nach besser Ueberzeugung zu gestalten, über die kein Priester gebieten kann! Nun hat er uns und seine Kirche besleidigt. Dieses Urtheil hat aber ein großes Gewicht, denn nie hat Einer Alle, nie haben Alle Einen bestrogen.
- 2) Jeder Mensch ist von Gott in gesellige Verhältenisse eingeführt, die auf seine Bildung und Wohlfahrt berechnet sind. Die heiligen Familienbande zu zerreißen und sich von der religiösen Gemeinschaft seiner Väter und Brüder loszusagen, ist eine Urt von kirchlichem Selbstmorde, eine Verlassung des uns von Gott angewiesenen Postens, die mehr Feigheit, als Muth und Entschlossenheit zum Kampse verräth. Der Vischof Ricci zu Pistoia sprach den Grundsatz frei und offen aus, daß die römische Eurie mit der

Rirche Jefu nichts gemein habe, und schafte viele Dißbrauche in seiner Diocese ab; bennoch hob er die firch= liche Gemeinschaft mit Rom eben fo wenig auf, als ber jansenistische Bischof in Utrecht, der sich um die papstliche Ercommunication wenig bekummern wird. Ift ba= ber Jemand mit der Lehre und Verfassung seiner Rirche unzufrieden, fo suche er lieber beibe im Rreise seiner Familie und feines Berufes im Stillen zu beffern, als burch ein feiges Entlaufen nur bie Bartnadig= feit des gereizten Haffes und Aberglaubens zu be= fordern. Der freie, wenn schon ungluckliche Reforma= tor, bem die Wahrheit zur Seite fteht, fallt immer mit Ruhm; bem Apostaten aber folgt Schmach und Berwünschung ber Seinigen, auch wenn er sich im Schoofe des Gluckes zu hoben Ehren emporschwingt (m. zwei Reformationspredigten in den Jahren 1821 und 1822. Dresben 1822).

3) Wie die Religion Jesu vollkommen und unwandelbar ift, so sind dafur die driftlichen Rirchen, die fie in das Leben einführen follen, unvollkommen und ver= anderlich. Der Protestant tabelt an bem Ratholiken eine lange Reihe von Migbrauchen, die er in seiner Rirche abgelegt und verbeffert hat; diefer aber kann sich wieder mit dem profanen Kirchenregimente, mit den frivolen Chescheidungen, mit dem Sange zum Socinianism und Deism (Tous les pasteurs protestans en Allemagne sont déistes: à peine prononcent ils dans leurs sermons le nom de Jésus Christ. Mémoires de Mad. de Genlis t. V. p. 151.), mit der Pradestination und dem phantafieleeren Cultus der Protestanten nicht befreunden. Wie der Ausgewanderte im neuen Bater: lande nie die Vorzüge des alten vergift; so wird der Apostat in ernsten Stunden ber Religion seiner Jugend mit steter Sehnsucht gebenken.

- 4) Much wenn man mit einzelnen Dogmen und Gebraus chen seiner Kirche unzufrieden ift, hat man boch volle Freiheit, fich an die drei alteften Sauptfymbole zu halten, die allen driftlichen Religionspar= theien gemein find, und fich in feinen Sandlun= gen nur von dem Gemiffen leiten zu laffen. Erasmus, Pascal, Quesnel, Richard Simon, Fenelon u. U. waren helldenkende und fromme Manner, und starben bennoch im Schoofe ber fatholischen Rirche, deren einzelne Lehren fie lebhaft bestritten. Bu = ther felbst lehrt: "bu kannft im Orden wohl bleiben und das Gewiffen frei erhalten. Dieweil der Glaube mag den Stand leiden, so ifts beffer, die Meinung, benn ben Stand abthun. Es ift nur um den Schlangentopf zu thun, um Meinung; wenn die todt mare, Die Mensch nicht wähnete, er moge und wolle burch Werke und Stand fromm und felig werden, fo mare alle Gefahr und Sorge babin (Ausleg. ber Epiftel am Meujahrstage, Werke Th. XII. S. 378.)." Diesem Grundsage gemäß geht die evangelische Rirche nur auf innere Befferung bes Glaubens, burch Lehre und Schrif: ten, aber nicht auf außere Proselytenjagd aus, und fo lang fie an diefer Regel festhalt, wird fie auch immer stark und unüberwindlich fenn.
- 5) Die meisten Upostasien gehen aus den unreinsten Quellen und Untrieben hervor und sind ein Berstauf und Verrath der Seele, der die Religion mit der Wurzel aus dem Herzen vertigt. Während man eine hessere Ueberzengung vorwendet, weicht man häusig nur
  - a) der Furcht vor dem Verluste des Lebens, oder des außeren Glückes. In der Angst vor dem Tode ergriff Prigenes das Rauchfaß, den Gogen zu opfern, beugten sich die ersten Christen vor dem Bilde des Imperator, lieferten die Hussien die Bibel aus und waf-

neten sich mit dem Rosenkranze, ließen sich die Hugonotten von Dragonern in die Messe führen, warsen
sich die Salzburger, Stepermärker und Kärnthner
der römischen Kirche, als einer liebenden Mutter, in
die Arme. Mauren bekehren die Christensclaven durch
Geißelhiebe zum Koran (Pierre Dan histoire de la Barbarie. (S. 388 f.); christliche Zeloten wählten Scheiterhausen und Bartholomäusnächte, die Keher zu schrecken
und sie als Freiwillige in Ketten triumphirend in ihre
Tempel einzusühren. Wieder Andere entweichen aus der
Kirche ihrer Väter

- b) von bem ichnodeften Gigennute getrieben. Im Sahre 1676 errichtete Ludwig XIV. eine eigene Casse, ans ber die Sugonotten bezahlt wurden, wenn sie zur katholi= schen Kirche übergiengen. "Die Bischoffe hielten die Listen mit dem Preise der Apostasie an dem Rande, nebst den Belegen, Quittungen und Abschworungen. Sechs Franken auf die Person war der gewohnliche Preis; ich fand beren vierzig für eine ganze Familie in Nechnung ge= bracht (Oeuvres de Louis XIV. Paris 1806. t. VI. p. 356.)." Aehnliche Cassen bestehen noch jett; weilen muß eine keterische Seele fur ein Umt, eine Pension, einen glanzenden Titel, für die Tochter und Witme eines rechtglaubigen Saufes erkauft und einge= tauscht werden. Much in protestautischen gandern hat es nicht an Lockungen und Preisen fur die Bekehrung fatholischer Seelen gefehlt.
- c) Oft geht der Entschluß, seine Kirche zu verlassen, aus abentheuerlichen Entwürfen eines unruhigen Gemüthes hervor. Der bekannte Baron Pollnit war an allen Höfen Europa's umhergeirrt und hatte unter katholischen und protestantischen Fürsten auf eine kurze Zeit verschiedene Uemter übernommen, als es ihm beisiel, nach dem Cardinalshute zu streben. Nun warf er sich in die Theologie, wurde katholisch und übergab in Rom sein neues Glaubensbekenntniß, welches man

als ein Muster firchlicher Schwindelei betrachten kann, Er verwünscht zuerst "bie Abtrunnigkeit feiner Bater, Die fich zur calvinischen Regerei gemenbet hatten, nennt ihre Religion eine vorgeblich refor= mirte, beschuldigt die Lehrer seiner verlassenen Rirche ber Unsittlichkeit, stellt sie als einen Rorper ohne Haupt, als eine Beerde ohne hirten bar, fich, unter ber willkuhrlichen Berrichaft weltli= der Rirchenfürsten, nur barüber vereinige, baß alle Katholiken ewig verdammt feien." Mun erklart er das apostolische Symbol auf seine Beise, bekennet sich von ganzem Bergen zu der Tradition, glaubt mit voller Ueberzeugung, daß Gott felbft mit Sefu begraben wurde und im Grabe blieb, beweiset die Einheit der Kirche aus der Stelle des bohen Liedes (Rap. VI, S.) von dem einen, schonen Taubchen, verleiht dem Bischofe zu Rom gleiche Gewalt mit Christo, seine Rirche zu regieren, wirft sich vor ihm nieder, tußt ihm die Fuße, halt diesen Beweis der Unbetung (marque d'adoration) für Gott wohlgefällig, begrüßt die heilige Jungfrau als fürbittende Kaiserin (imperatrice suppliante) und begreift nicht, wie man an bem Reafeuer zweifeln konne, da doch in ihm die leidende Rirche wohne (Nouveaux mémoires du baron de Pöllnitz. Amsterdam 1737. t. II. p. 360. s.)." 2113 man zu Rom Bebenken trug, die Bunfche bes Mannes zu erfullen und ihn zum Priefter zu weihen, fehrte er unwillig zu ben Protestanten zurück und bedauerte nur, sich vergebens bemuht zu haben. Gelbst von ber geistvollen, aber flüchtigen und ben langen Predigten ber schwedischen Bischöffe abholden Königin Christine behauptet die Geschichte, sie habe nach ihrer Apostasie zu Inspruck erklart: s'il y a un Dieu, je serais bien attrapée (Mémoires de Christine, reine de Suède. Tome I. Paris 1830 p. 404.).

- d) Viele betrachten ben Rirchenwechsel als ein Zauber mittel, ben moralischen Berruttungen ihres Inneren burch einen pomphaften Cultus zu steuern. Der Mangel an Ginheit der Lehre und firchlicher Glaubensfestigkeit, ber bem unseligen Uebergewichte der Politik in der Leitung der Religionsge= sellschaft fast ausschließend zur Last fällt, läßt manche Protestanten zu keiner mahren Ueberzeugung gelangen; Schöngeisterei, Unkirchlichkeit, ein epikurisches ben hat den Grund ihres Glaubens erschüttert; biefe Quellen ihrer Unwurdigkeit zu verschließen, die Bahr= heit zu suchen, Bufe zu thun und bei Christo Bergebung zu suchen, ist ihnen zu beschwerlich und peinlich. Nun wirkt ein Hochamt, eine Messe, eine Procession bas, was weder Bibel, noch Predigt wirken kann, eine bequeme und schnelle Bekehrung; die Nacht verschwin= bet und ber neue Beiligenschein bricht hervor, um auf immer Schein und ferne Dammerung zu bleiben. Das ist die Apostasie unseres Ahnenadels (le catholicisme est la religion des nobles), unserer Dichter und Runft= ler (il prend l'homme par tout les sens), unserer husterischen Frauen und unserer Buftlinge. Wie menig kann sich die Rirche Glud wunschen, die folches Geschlecht in ihre Mitte aufnimmt! Man vergleiche ben Lebensabriß Friedrich Ludwig Bacharias Werners. Berlin 1823.
- 6) Viele Apostaten beweisen es durch ihr folgendes Lesben, daß sie sich mit ihrem Gewissen entzweiet und ihre Pflicht verletzt haben. Kaum ist der Jusbel der Aufnahme verhallt, so ist den Meisten zu Musthe, wie einem treulosen Freunde, oder einem freventlich geschiedenen Gatten. Nicht selten wersen sie sich, das schmerzliche Gefühl des gebrochenen Herzens zu betäuben, mit stillem Ingrimm in die Polemik und versolgen ihre ehemaligen Glaubensbrüder mit verdoppelter Hefz

tigkeit. Man kennt die Urheber des entdeckten Judensthums und des jüdischen Schlangenbalgs; kein unbefangener Forscher wird die Hallerischen Ultraparadoxien und selbst die Stolbergische Kirchengeschichte ohne Bedauern und Wehmuth lesen. Kommt nun zu dieser inneren Unruhe noch äußeres Unglück und häusliches Leiden, so ist es um das Glück des Lebens und selbst um das innere Seelenheil geschehen. Zweideutige Bürger, lästige Müssiggänger, ungehorsame Kinder, treulose Gatten und Freunde, unwissende Eiserer, Menschen mit dem Brandmale im Gewissen (1. Tim. IV, 2.), das ist die Frucht der Gott und der Welt verhaßten Upostasse. Wo ist die Botanybay, welche die ganze Colonie mit ihren Missionären ausnimmt!

Bei biefen Grunden und Erfahrungen kann die Moral weder über die Proselytenmacherei, noch über die Apostasie von einer driftlichen Kirche zur anderen, im Allgemeinen ein vortheilhaftes Urtheil fallen. nach-einer ungefähren Berechnung besteht nun die driftliche Welt aus neunzig ober hunbert Millionen Katholiken (bie Appellanten, Unticurialisten und stillen Protestanten in ben gandern des Ungehorsams, beren Bahl sich kaum bestimmen laßt, mit eingerechnet), sieb-Big, ober achtzig Millionen Protestanten (mit Ginschluß ber fleineren, und unter sich gur Beit noch nicht ganglich unirten Partheien) und dreißig bis vierzig Millionen Griechen. Bare es nun der Saupter Diefer Kirche nicht wurdiger, sich über die Urfachen ihrer Entzweiung, die weniger in dem ei= nen und untheilbaren Christenthume, als in bem gegenseiti= gen und unter einzelnen Bolfern und Individuen überwiegenden Berhaltniffe ber Vernunft, bes Verstandes und ber Phantasie zu einander zu suchen ift, durch den Busammentritt kundiger Manner zu orientiren und wenigstens auf gegenseitige Dulbung und eine temperative Union anzutragen, bis allen Herzen endlich der Morgenstern aufgeht, als burch unnübe Plankeleien verlorner Borpoften und ein

meuchlerisches Verleiten zur Abtrünnigkeit sich das kurze Erzbenleben zu verbittern, den eben so verächtlichen, als verderblichen Religionshaß bei dem Glauben an einen Gott und Christus zu nähren, den eitlen Traum von einer alleinsezligmachenden Kirche fortzuträumen, und so der jüdischen, muhamedanischen und heidnischen Welt ein Gegenstand gezrechten Spottes und Vergernisses zu werden (Röm. II, 24.)! Das sind die drei und noch drei Friedensworte, die uns die Sittenlehre Jesu an das Herz legt (m. vier Predd. über verschiedene Texte. Dresden 1824.); wer das Schwert ergreift ohne Noth und Beruf, wird durch das Schwert umfommen (Matth. XXVI, 52.).

Daß bieses Urtheil indessen nicht in absoluter, sonbern nur in comparativer Allgemeinheit zu fassen sei, und folglich noch immer einen erlaubten, ja fogar pflichtma= Bigen Rirchenwechsel zulaffe, geht aus bem Endzwecke der firchlichen Vereinigung felbst mit entschiedener Gewiß= heit hervor. Dhne die von Zeit zu Zeit in der moralischen und religiofen Welt eintretenden Beranderungen, Berbef: ferungen und Ratastrophen wurde unser trages Geschlecht bald in die Blindheit eines mechanischen Stabilismus verfinken; wir wurden ohne sie kein Judenthum, fein Christenthum, vielleicht nicht einmal einen Mufti und Lama haben, fon= bern in verfassungsmäßiger Bewohnheit bei ben Froschen ber uralten Latona unsere Undacht verrichten. Freie und edle Seelen werden daher auch mitten unter einem verkehrten und argen Geschlechte (Phil. II, 15.) doch die Wahrheit bis in den Tod vertheidigen, weil fie miffen, daß der Berr fur sie streitet (Gir. IV, 39.). Boll dieses evangelischen Geistes spricht Luther; "die Seele und Gewiffen zu erlofen, foll man fich kein Ding im himmel und auf Erben halten laffen. Schilt man dich einen Upo: ftaten, bas leibe und benfe an Matth. VII, 3. Du bist ein Menschenapostat, sie sind Gottesaposta; ten; bu laufest von Menschen, bag bu zu Goth

kommest, sie laufen von Gott, daß sie zu Men= schen und zu fich felbft kommen (Werke Eh. XII, 377.)". Als ihn baher Herzog Georg einen Meineidigen schalt, fagte er: "gerade, als wenn sich ein Mameluk wieder jum christlichen Glauben von den Turken bekehrte, ein Zauberer sich von des Teufels Berbundniß zur Buße in Chrifto begabe; diefelben maren auch Apostaten, verlaufen meineidig, bas ift wahr, aber felige Apostaten, felige Berläufer, felige Meineidige, die dem Teufel nicht Glauben gehalten und Apostaten von ihnen werden (Wiber Bergog Georg, Werke Th. XIX, S. 2303.)". Wer Vater, oder Mutter mehr, als mich liebt, leh= ret Jesus (Matth. X, 37.), ber ift mein nicht werth; und in demselben Sinne wird auch die Pflicht sprechen, wer seine Familie und Kirche mehr liebt, als Freiheit des Bewissens, Wahrheit, Glauben und achte Frommigkeit, ber ist ber kunftigen Seligkeit nicht werth. Alles hangt aber bei biefer wichtigen Beranderung bavon ab,

1) ob sie der Wahrheit und Freiheit des Gewisfens, als wesentliche Bedingung aller reinen Sittlichfeit und Religiositat, gelte? Wer un= ter den Mißbrauchen und Thorheiten einer in roben Aberglauben und gangliche Sittenlosigkeit versunkenen Beit sein Haupt zu ben Sohen eines reineren Lichtes erhebt; wen Willkuhr und Geistestyrannei zum Vortrage entschiedener Irrthumer, Fabeln und Legenden, ja felbst zu unnaturlichen und pflichtwidrigen Gelübden und ihrer Erfüllung zwingen will; wen seine Oberen verpflichten und nothigen wollen, einen pantheistischen Gogen anzubeten, oder eine turkische Pradestination als rechtglaubig gu vertheidigen; ber schuttle in Gottes und Chrifti Ramen ben Staub von feinen Fußen (Matth. X, 14.) und suche sich eine neue Statte. Berließe er auch Megnp: tens Kleischtopfe und zoge burch die Bufte; Gott ift mit ihm und Kanaan wird nicht ferne fenn. Die Recht=

mäßigkeit des Kirchenwechsels wird ferner davon ab-

- 2) aus reinen Absichten unternommen werde? Bei den ersten Christen, bei den Waldensern, Wiclesten, Hussiten war das unstreitig der Fall; sie hatten ja, statt der Belohnung, nur Haß, Schmach, Verfolgung und Gesahr zu fürchten; wie hoch sich auch unser Zeitalter in der eigenen Meinung stellen mag, man muß zweisfeln, ob Viele dem besseren und reineren Glauben solche Opfer bringen würden. Vollkommener Seelenverrath ist hingegen ein äußerer Neligionswechsel, wenn eine der oben bemerkten, unlauteren Triebsedern auf den Convertiten einwirken. Wem seine Kirche für einen Orden, für ein Weib, für ein Adelsdiplom, für eine Krone seil ist, der seht auch auf sein Wort, seine Ehre, seine Zugend, seine Religion nur einen Marktpreiß; wo sein Schatzist, da ist auch sein Herz und er hat seinen Lohn das hin (Matth. VI, 2. X, 21.). Zuleht kommt es
- 3) bei der Frage von der Rechtmäßigkeit des außeren Rir= chenwechsels noch barauf an, ob er auch burch bie Umftande als nothwendig und unerläßlich geboten werde? Die armenische Kirche ist unter allen christlichen Partheien am Meisten durch Aberglauben und Satungen entstellt; und boch wurde ein Beiftlicher diefer tiefgesunkenen Gesammtgemeinde, welcher ruhig und jum Beffern emporstrebend auch feine Glaubensgenoffen auf den Weg des Lichtes hinzuführen suchte, feiner Pflicht gemäßer handeln, als der Pope, der sein flavisches Mi= serere mit dem Vaterunser vertauscht. Melanchthon hatte ben Geift bes Chriftenthums gewiß fo tief, als irgend einer feiner Zeitgenoffen erfaßt, und boch wider= rieth er seiner Mutter den außeren Glaubenswechsel, weil sie innerlich den Irrthum ablegen konnte, ohne au-Berlich mit ihren alten Glaubensgenoffen zu brechen. Buther selbst unterhandelte, die Ginigkeit des Beistes

durch das Band des Friedens zu bewahren, drei Jahre hindurch mit den Oberen seiner Kirche; erst dann, als Freiheit, Glauben, Leben, Licht und Wahrheit in Gesfahr kam, verbrannte er die papstliche Bulle, und mit dieser erzwungenen, kühnen, heroischen That beginnt die eigentliche Resormation.

Wo alle diese Eigenschaften zusammentressen, ist zwar immer nur von einer mittelbaren Religionspflicht, aber von einer wichtigen und edlen, also nicht von einer Abweischung, sondern von einem Fortschritte zum Besseren und Himmlischen die Rede. Aber wo ist der Christ, welcher ernstlich glaubt, daß man von seiner Secte und Parthei zum Besseren sortschreiten könne? Auch den geraden Weg nennt er einen Abweg, und so nothigt uns die herrschende Meinung (Apostelg. XXI, 21.), von einer erlaubten Apostasse zu sprechen, wie wenig auch der Sprachgebrauch mit dieser Verwechselung der Begriffe im Einklange steht.

Bas ift nun von ben Upoftaten, im schlimmen Sinne bes Worees, zu halten? Die Umsterdamer Juden traten den vom Chriftenthume zur Synagoge wiederkehrenden Ucosta bruderlich mit Fußen (Joh. XVI, 2.); Renegatendes katholischen Glaubens, wenn sie sich zum Koran bekann: ten, wurden ehemals am Leben gestraft; die griechische, sonft tolerante Rirche, verfährt mit einer ahnlichen Strenge; und ber Relaps vom Lutherthum zur alleinfeligmachenden Kirche muß noch jett sich schweren Bugungen unterwerfen. evangelische Rirche wurde ihre Grundfate verläugnen, wenn fie ihre Upostaten, vom mustischen Sectirer an bis zum Naturalisten, anders behandeln wollte, als bundbruchige, cha= rakterlose Menschen, die von jedem Winde der Lehre hin und her getrieben werden (Ephef. IV, 14.). Aber so gerecht der Ernft, die Strenge, die tiefe Berachtung ift, mit der man fich gegen biese Treulosen mafnen muß; eben so groß muß auch die Borsicht, Schonung und Liebe seyn, mit der man ben Grad ihrer Untreue und Berschuldung mißt.

Rleine Seelen lieben eine kleine Frommigkeit; wie leicht ift es geschehen, baß sie zur Salfte Mennoniten und Quaker werben! Gine Gomavistin heirathet einen arminianischen Geiftlichen; wie verzeihlich ift es, daß sie mit ihm bas Abend: mahl feiert! Turenne wird burch gefangene Englander und ihre Nachrichten von den vielen Secten ihres Landes zuerst in seinem Glauben wankend, und dann als Felbherr, ber selbst Subordination forderte, burch Bossuets ihm gewidmete Schrift (exposition de la foi) und feinen Grund= fat bekehrt: die Menge muß folgen und glauben, nicht aber die Schrift nach ihrem Bolksbunkel verdrehen (Histoire du Vicomte de Turenne. Paris 1774. t. II, p. 153.). Wer mag den Stein auf diefen Eb. len werfen, ber sonst nie sein Wort gebrochen hat, ber nur überrascht, aber nie treulos werben fonnte! Stolbergs vielbesprochene Apostasie läßt sich aus seinem dichterischen Gemuthe, aus der ffeptischen Aufklarerei feiner Jugendzeit, und aus dem Wahne, man konne die nur im Inneren der Seele zu erringende Festigkeit des Glaubens in der Außenwelt finden, vollkommen erklaren; wer mag ihn strenger richten, als der edle Jacobi und feine Freunde thaten! Der skeptische Prediger des reinen Evangeliums ist ein gedoppel= ter Upostat, weil er nicht nur sein Taufgelübbe, sondern auch feinen Umtseid verlett. Wer weiß es aber, ob er, aus Un= kunde der besonderen Offenbarung, die Naturreligion nicht für die einzig wahre und seligmachende halt! Darum richte Niemand einen fremden Knecht (Rom. XIV, 4.); will er ihm aber aus feiner Beisheit Fulle bennoch ein ftrenges Urtheil unter Bank und Hader sprechen, fo moge er wiffen, daß wir diese Gewohnheit nicht haben (1. Kor. XI, 16.).

Das Ergebniß von dem Allen ist: es giebt nur eine wahre Religion, aber viele Tempel, nur eine christliche Verzehrung Gottes im Geiste und in der Wahrheit, aber der christlichen Bekenntnisse und Kirchen viele. Jeder Abfall vom Christenthume ist daher gewiß ein Werk der Finsterniß und

Bosheit, jede Erhebung zur vollkommensten Gestaltung beseselben ein Fortschritt zum Lichte und zur Vollkommenheit. Inwiesern das nur innerlich, oder auch äußerlich geschehen solle? muß dem Gewissen jedes Einzelnen überlassen werden. Man vergl. Schreibers Lehrbuch der Moraltheologie, 2ter Theil, erste Abtheilung. Freiburg i. B. 1832, S. 193.

Dritter Theil.

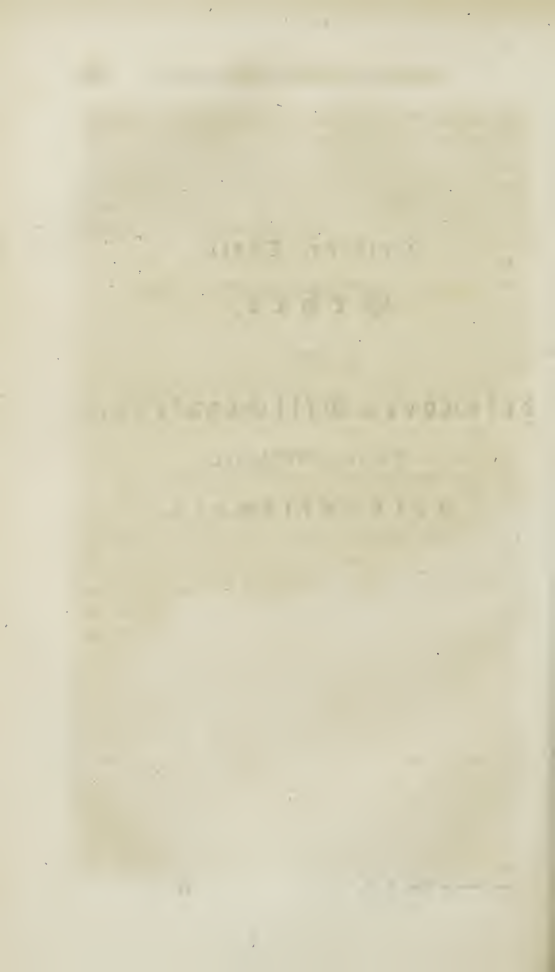
Ethif,

ober

besondere Pflichtenlehre.

Zweiter Abschnitt.

Selbstpflichten.



## Dritter Theil.

# Ethif, oder besondere Tugendlehre.

Zweiter Abschnitt.

## Selbstpflichten.

§. 116.

Die Selbstpflicht und Selbstsucht, ober der Egoism.

Begenstand seiner sittlichen Handlung betrachtet, so wird die sich hierauf beziehende Verbindlichkeit eine Selbstpflicht genannt. Ans dem blosen Ich, oder Selbst geht zwar keine Pslicht hervor, sondern aus dem Bewußtseyn desselben in Gott; denn ohne die Leitung der göttlichen Idee verfällt der Mensch in Selbstsucht, oder sittliche Ungebnudenheit seiner Person, die der Tod aller Tugend ist. Wird er sich hingegen seiner Abhängigkeit von Gott klar und dentzlich bewußt, so erkennt er auch, daß er als organistres, der Persönlichkeit und Eultur fäshiges und für den Genuß des Lebens empfängsliches Wesen Vieles zu thun und zu lassen hat.

Der Jubegrif dieser Handlungen aber enthält die Ordnung aller Selbstpflichten.

Wenn wir frei und sittlich handeln wollen, so muffen wir uns felbst kennen, beurtheilen, bemessen und richten (Rom. II, 14.). Der Mensch, als Doppelwefen, fann sich als sinnliches Individuum selbst beschauen, selbst pflegen und heilen, und wieder feine fittliche Perfonlichkeit zum Gegenstande feiner Reflerion erheben, um sich in dem Spiegel des Gesehes der Freiheit zu betrachten (Jak. I, 24 f.) Du mußt bir felbst rathen, fagt Cicero, und auf dich felbst achten, daß du nicht fallest (epist. ad divers. II, 7.). Du mußt dich felbst beherrschen; benn bas menschliche Gemuth besteht aus zwei Theilen, beren einer vernünftig, ber andere vernunftlos ift, daher es nothig wird, daß die Bernunft die Rekheit (temeritas) im Zaume halte (Tuscul. quaest. 1. II, c. 20 s.). Daffelbe hatte bereits der griechische Philosoph Demetrius gelehrt: "ber Jungling muß zu Saufe feine Eltern achten, auf der Reise die, welche ihm begegnen, in der Ginfamkeit sich selbst (didesodat kavrdr er raig konulaig. Diogenes Laert. lib. V. cap. 5. §. 10.) Lavater versinn= lichte fich diefes Gebot burch feine beiden Bornamen Sohann Cafpar, die er mit dem alten und neuen Moam verglich; ber Johannes, gestand er, musse taglich bas wieder gut machen, was der Caspar gefündigt habe (f. Lebensbe= schreibung v. Gegner, Winterthur 1802, 286. II, G. 184.). Wir alle sprechen häufig von einem gedoppelten Gelbst in uns und erklaren uns dadurch die Gelbstpflicht als eine fittliche Beziehung unferes niederen, oder finnlichen Gelbst auf bas bobere, ober vernünftige. Dagegen ist auch nichts zu erinnern, wenn dieses Berhaltniß als ein unmittelbares gedacht wird; benn mittelbar find alle unsere Sandlungen Gelbstpflichten, weil fie uns alle Frucht bringen und unfere Natur so von dem Schopfer eingerichtet ift, bag wir immer ber Mittelpunkt unferes Empfindens, Denkens und Wollens find. Der Mensch lebt in Gott zu-

erst für sich und bann fur Undere (Matth. XXII, 37.) und Alles, was er für sie thut und wirkt, fällt ihm als sittlicher Gewinn, oder Berluft immer wieder felbst zu. Dabei bleibt es indessen bennoch dunkel, wie er zu gleicher Zeit sich verpflichten und verpflichtet fenn konne. Durch den Unterschied bes Menschen als Noumen, ober freies Bernunftwesen, und Phanomen, oder gehorchendes Sinnenwesen (Kants Tugendlehre, S. 65.), wird hier wenig gewonnen, weil unfere Sinnlichkeit ein bloges Werkzeug, ober Organ ber Pflicht ift (Mom. VI, 19.) und wir uns als Noumene felbft nur in bem inneren Phanomen des Bewußtfenns kennen. Much fin= det sich in uns eben so wenig ein gedoppeltes Selbst, oder Ich, wie ein gedoppelter Wille, als Bermogen (§. 52 f.); es ist vielmehr eine untheilbare Einheit, die unverandert die= selbe bleibt, sie mag sich kennen, ober nicht kennen, richten, oder nicht richten. Die Gelbstpflicht wird daher nur moge lich durch die Beziehung des Selbst auf etwas Soheres und Bollendetes in uns, das heißt, auf die Bernunft, ober. was damit gleichbedeutend ift, auf das Bewußtseyn un= ferer felbst in Gott, dem Borbilde unseres Denkens, Wollens und Sandelns. Gott ift der Beziehende, unfer Selbst das Bezogene; je heller und deutlicher wir uns Dieses Berhaltniß benken, besto flarer mird uns auch die Selbstpflicht, deren Grund nicht in uns, fondern lediglich in der und einwohnenden gottlichen Idee zu suchen ift; wir erwachen in Gott, sehen uns überall in seiner Ordnung und in seinem Reiche, finden auf dem Wege der freien Reflerion überall Regeln für unfer Begehren und Wirken und fühlen uns nun verpflichtet, weil die Erkenntnig der gottlichen Wahrheit eine innerlich bindende Kraft fur unser Selbst und unseren Willen hat. Wenn der Mensch diese Beziehung seines Selbst auf den Willen des hochsten Gesetzgebers laug= net, so entsteht die Selbstsucht, oder sittliche Ungebunden= heit des Willens, welche theoretisch in der Marime be= steht, keine Gesetzebung anzuerkennen, als die des eigenen Gelbst, praktisch aber in ber Sandlungsweise, die diesem

Grundsatze gemäß ift. Wie es nemlich logische Egoisten giebt, die sich anmagen, die Wahrheit allein zu formen, und afthetische, bie sich einbilden, allein Geschmack zu besitzen; fo giebt es auch moralische Solipsisten, Die bas Gute nur mit dem Maasstabe ihres Gelbst messen und die daher schon Paulus ber sittlichen Unwissenheit beschuldigt (2. Kor. X, 12). Wird nun, wie es bei biefer Gefinnung nicht fehlen kann, die Reigung vorherrschend; so verwandelt sich ber speculative Egoism in den gemeinen praktischen, ber zwar oft sehr reine sittliche Grundsatze vorspiegelt, aber boch rechtha= berisch, herrschsüchtig und eigennutzig Alles nur auf sich und seinen Bortheil bezieht und die Sittlichkeit in ihren Grund= festen erschüttert. Mehr, oder weniger sind alle Menschen Egoiften, weil die Gelbstliebe, die der Grund aller Zugend ift, unter bem Ginflusse sinnlicher Begierden unvermeidlich in Selbstsucht ausartet; aber barum ist ihnen auch bas große Gefetz gegeben, Gott mehr, als sich und die Belt zu lieben (1. Joh. II, 15.) und aus diesem Erdenleben einst gelautert und frei in die Ewigkeit überzugeben.

Ein französischer Urzt, der zugleich ein treflicher Menschenbeobachter war, entwirft uns von diesem Solipfism folgendes Bild: Willst du wissen, was der Egoism ist, so benke bir nur einen Schifbruch, ober ein Regiment Solbaten in dem Mugenblicke der Flucht; die Difciplin ift aufgeloft, Jeder forgt nur fur feine Erhaltung, man schlägt fich um jede Frucht, um jeden Biffen Brot; das furchtbare Wort Ich erschallt aus jedem Munde. Denke bir ferner eine Gesellschaft von Freunden im geselligen Rreise; ber Egoist nimmt ohne Umstande den ersten Plat ein, er bemachtigt fich ber besten Speisen, brangt überall bie Nach: barn jurud, ift unbescheiden in seinen Fragen, absprechend und gebieterisch in seiner Unterhaltung, nimmt und verschlingt Alles, und entfernt sich bann zuerst, seine Rube zu pflegen. Blinde und Taubstumme, Cretins, Idioten und Graltirte find Egoiften von Ratur; auf fie folgen alte, franke und krankelnde Personen (valetudinaires); sie sind

die Geisel ber Merzte und halten ihre Krankeit fur die größte Weltplage. Alle Egoisten sind antisocial und stellen ihre Bedurfniffe und Genuffe oben an; fie ziehen ihre unausstehliche Individualitat ber ganzen Schopfung vor. Freunde, Ge= liebte, Gatten, ja Gott felbst, Alles ift nur fur fie und ihre Bunsche, oder als bloges Mittel für ihre 3mede dar. Musschließende ihrer Grundsatze entzweiet sie mit ber ganzen Belt; sie vegetiren ohne Liebe und Wohlwollen; man fibft fie als unbequeme Gafte bes Lebens überall zuruck und vermißt sie nicht im Beringsten, wenn sie von dem Schauplate abtreten (Alibert de l'égoisme, in f. Physiologie des passions. Tome 1, Ed. 2. Bruxelles 1823. p. 19 s.). So steht der Egoist unter der Herrschaft um sich greifender Naturtriebe dem Thiere nabe, bis mit der freien Thatigkeit und Erpansion bes Geiftes edlere Regungen in seine Seele treten und ihn bestimmen, die reineren Freuden der Mitthei= lung gegen die gemeine Lust bes animalischen Ergreifens und Nehmens zu vertauschen. Weiter wird hievon unten in ber Lehre von der Selbstbegludung gehandelt werden. übrigens der Mensch mehr, als Alles um ihn her, bas un= mittelbare Dbject seiner sittlichen Sandlungen wird, so ist auch der Inbegrif der Selbstpflichten, wo nicht größer, boch wichtiger, als der seiner geselligen Berbindlichkeiten, weil bei aller Mannigfaltigkeit berfelben boch bie meisten nur eine Unwendung jener auf biese sind. Dennoch laffen sie sich auf Pflichten in Rucksicht feines Lebens, feiner Perfon. feiner Bildung und Begludung gurudführen, und in biefer Ordnung sollen sie auch, negativ und positiv (\$. 67.) nun einzeln besprochen werden.

#### §. 117.

1. Pflichten in Rucksicht bes Lebens. Der unmittelbare Selbstmord.

Die erste Selbstpflicht des Menschen ist die Sorgfalt für die Erhaltung seines Lebens, inso=

fern seine Engend und sittliche Wirksamkeit durch das= felbe bedingt wird. Mit ihr steht der Gelbstmord, oder die freiwillige Selbsttödtung, sowohl die nn= mittelbare, als mittelbare, im geraden Wider= spruche. Unweise Gefete, eine migverstandene Freiheit, ein falscher Chrgeiz, die Furcht vor großen Hebeln, unübersebbares IIn= glud und Glend, innere Berftimmung des Gemüthes, ein scheinbarer Heroism, biswei= len auch moralische und religiöse Schwärme= rei geben oft Veranlaffung zu dieser Gewaltthat, der es von jeher nie an Vertheidigern gefehlt hat.

Fur die Erhaltung und Pflege unseres Lebens ju forgen ift nicht nur ber Stimme ber Natur, fondern auch ber Bernunft gemäß, weil unfere fortschreitende fittliche Bil= bung das organische Dasenn voraussett. Mus diesem Ge= fete geht der Imperativ hervor: meide den Selbstmord, sowohl den auffallenden und unmittelbaren, als den verborgenen, langsamen und mittelbaren, welcher stufenweise die Berftorung beines Organism herbeifuhrt. Wir verfte= ben aber unter dem Gelbstmorde mit den Criminalisten das Berbrechen der freiwilligen Selbstidtung, jedoch mit dem Unterschiede, daß fie diese Sandlung aus dem Gesichtspunkte des gesellschaftlichen Bertrags, wir aber fie als Widerstreit mit unserer Pflicht und sittlichen Bestim= mung betrachten. Mord, Entleibung und Todtung bezeichnen sämtlich die Zerstörung des Lebens; nur ift der erste Ausbruck graphisch und von einem gewaltsamen Ende gebräuchlich, während der andere auch die stufenweise Berruttung des Korpers burch eine ausschweifende Lebensart, den Gebrauch des Dpiums und ftarker Getranke andeutet. Bohl aber ift der freiwillige Entschluß und Vorsat ein wesentliches Merkmal bieser That; benn wer im Parornsm

bes Fiebers, in einem Unfalle von Schwermuth und Raferei Sand an fich felbst legt, der kann nur als ein Berun= gluckter, feinesweges als ein Selbftmorder betrachtet wer-Die Natur hat nun zwar diesem Berbrechen schon sehr große Hindernisse in den Weg gelegt, weil die Liebe jum Leben ein Grundtrieb unseres Wesens ift; ber Rranke, der sich hundertmal den Tod wunscht, fürchtet sich bennoch, wenn er erscheint und wurde auch ein sieches Dasenn bem Abschiede von der Erde noch vorziehen (Kants Unthropo= logie S. 214.). Heliogabal wollte fich ofter, als einmal, von einem hohen Thurme herabsturgen, und trug in prach= tigen Mingen immer Gift bei fich, hatte aber nie ben Muth, seinen Borfat auszuführen (Lampridii Heliogabalus, cap. 33.). Meffalina und Robespierre versuchten fich beide zu todten, verwundeten sich aber nur, weil die Macht bes Instincts den todtlichen Streich von ihnen abwendete (Taciti annal. XI, 37.). Nur Muth und ein ftarfer Wille fann den Entschluß zur Reife bringen, die Schranken der Natur zu durchbrechen und den Faben des Lebens gewaltsam zu zerreißen; feige und schwache Seelen find diefes Berbrechens nur selten fabig; das ift auch die Seite, von welcher ber Selbstmord oft genug bewundert, vertheidigt, oder doch ent= schuldigt worden ift. Es verdienen daher vor Allem die Beranlaffungen und Bewegungsgrunde zu biefer unnatur= lichen That unfere Aufmerksamkeit. Geschichte und Erfah= rung lehren aber, baf ber Gelbstmord

1) unter einigen Bölkern herrschende Sitte ist. So ließ zu Alexanders des Großen Zeiten das Gesetz den indianischen Weibern nach dem Tode ihrer Männer keine andere Wahl, als in einem verachteten Witwenstande zu leben, oder sich auf dem Scheiterhausen ihrer Gatten zu verbrennen. Man wollte dadurch den Frauen die Verzistung ihrer Männer erschweren, die sie oft aus dem Wege räumten, um sich anderwärts nach ihrer Neigung zu verheirathen (Diodorus Sic. XIX, 33.). Noch jetzt sind unter den Hindus ähnliche Ausopferungen lebens=

muder Manner und Greise nicht selten; Priester besteigen mit ihnen einen Kahn, betäuben sie mit narkotischen Getränken und werfen sie dann, ihrem Wunsche gemäß, in den Strom. Eben so tödten sich noch jetzt schwache Greise und Matronen bei den Grönländern, Irokesen und nordamerikanischen Indiern, um ihren Kindern die Nahrungsmittel nicht aufzuzehren. Das Thörigte und Barbarische dieser Gewohnheit leuchtet von selbst ein, und bedarf keiner Widerlegung.

- 2) Meltere und neuere Philosophen haben es als einen Borgug ber Menschen vor den Thieren betrachtet, daß er die Freiheit habe, das Leben zu verlaffen, wenn es ihm gefällt. "Das Beichen jum Ruckzuge ertont (rd άνακλητικον σημάινει Arrianus); es raucht im 3im= mer, darum gehe ich hinaus (κάπνος έστι, απέρχομαι. Antoninus V, 29.). Wenn du nicht ftreiten willst, fo fliebe und danke Gott, daß dich nichts im Leben zuruck= halten fann (Seneca de providentia c. 6. epist. 12.). Wenn ein ganges Bolk lieber fterben, als leben will, fo kann es nichts Befferes thun, als-in Maffe bem Dinge ein Ende zu machen (Fries neue Rritif der Bernunft, Th. III, S. 197.)". Im Jahre 1814 nahm Napoleon Dpium, obschon ohne Wirkung, weil er meinte, es sei das Gottes Wink und eine fromme Absicht gewesen (vouloir lui révenir un peu plus vite. Las Casas mémorial de St. Hésène. Paris 1823; t. I, p. 82 ber fl. Musg.). Aber die Freiheit, etwas thun zu tonnen, ift noch keinesweges eine Erlaubniß, und noch viel weniger Pflicht, weil sonst alle Laster und Verbrechen moralisch gulaffig waren. Much Catilina hatte ben Wahlfpruch: quidquid lubet licet; aber mit ihm hort alle Tugend von felbst auf.
- 3) Häusig hat auch die Ehrliebe einen Vorwand zum Selbstmorde gegeben. So wie der Mensch entwürdigt wird, sagt man, oder ihn sein Verhängniß dazu verurztheilt, seine moralische Bestimmung durch ein schimpsz

liches Thun, ober Leiden zu entehren, so stirbt er als ein Beld, wenn er fich felbst mordet. Go todtete fich bie Lucretia, die Schmach ihrer Schandung nicht zu überleben (Liv. III, 58.); so mordete fich der jungere Cato zu Utica, um bem Cafar nicht in die Sande zu fallen (Plutarchus in vita Catonis c. 69.); fo ent: leibten fich gegen taufend Beloten mit Beibern und Rinbern nach einer Aufforderung des Cleazar in der judi= schen Festung Mafada, um von bem romischen Beerfub= rer Sylva nicht mißhandelt zu werden (ilev Degas xai zαλῶς ἀποθανεῖν. Josephi B. I, VII. 8 s.); fo fturge ten sich während ber Chriftenverfolgung unter bem Diocletian Mutter und Tochter von den Dachern herab, ober in ben Strom, um ben Gefahren ber Schandung in entgehen (Kortholt de persecutionibus ecclesiae primaevae. Riel 1689. S. 464.). Unter ben Japanesen ist die Chrliebe so groß, daß schon die Furcht, von dem Raiser einen Berweis zu erhalten, den Mandarin, ober Statthalter bestimmen fann, sich auf ber Stelle zu ent= leiben. Gewiß ift indessen auch dieser Bormand Man fann ja Niemanden zwingen, etwas scheinbar. die Menschheit Entehrendes zu thun; auch ist eine un= verdiente Mighandlung beschimpfender fur ben Thater, als fur den Leidenden, weil nicht die Hinrichtung, fon= bern bas Berbrechen entehrt. Bare es folgerecht, mich zu todten, weil mich andere beleidigen und martern wol= len; so hatten sich auch Petrus, Paulus, Polykarp u. A. um das Leben bringen muffen. Und wie gefahrlich ift ber Grundsatz, daß es recht sei, die beleidigte Chre burch ben eigenen Tod zu rachen! Kinder, die man züchtigen, Junglinge, die man bemuthigen, Uebelthater, die man burch heilfame Strafen beffern will, murben es bann für Pflicht halten, die Sand an fich felbst zu legen, um nichts, ihrer Meinung nach, Entwürdigendes zu bulben. Im Falle ber gefährdeten Reufchheit hat zwar auch Sieronymus ben Beibern ben Selbstmord erlaubt (per-

- ire non licet, absque eo, ubi castitas periclitatur. Adv. Iouinian. 1. I, c. 12.); aber seine Meinung ist auch allgemein von den Sittenlehrern verworfen worden. Hätte Lucretia ihren Schänder vor vollbrachter That erwürgt, so konnte ihre That noch einen Schein des Rechtes haben; sich selbst aber, als eine Geschändete ohne Schuld zu tödten, war eine Feigheit, welche Ausgustin aus guten Gründen verwirft (De ciuitate Dei, c. XIX.).
- 4) Sehr oft giebt die Furcht vor großen Uebeln und Leiden Veranlassung zum Selbstmorde. So todtete sich die Theorena mit ihren Kindern, dem Philippus nicht in die Sande zu fallen (Liv. XL, 4.); so mordete sich die Panthea auf dem Leichname ihres im Kampfe gefallenen Gatten, weil fie ben Schmerz über feinen Berlust nicht ertragen konnte (Xenophontis Cyropaed. 1. VII, c. 3.); so todteten sich unter den romischen Imperatoren Viele im Kerker, um einen ruhmlichen Tod zu sterben (morti decus quaerere. Tacitus); so entleibte fich der Girondiste Claviere, um ber Guillotine zu entgeben (Mercier nouveau Paris, t. IV, 57.); fo nahm Mirabeau Dpium, um die Schmerzen feiner Krankheit zu endigen; fo stieß sich der Girondiste Balazé nach gefälltem Todesurtheile bes Revolutionstribunals (1793) den Dolch in Die Bruft; fo erstach fich ber sonst edle Roland, weil ihn die Sinrichtung feiner geift= vollen Gattin und feine eigene Gefahr mit Furcht und Gram erfulte (Biographie des ministres depuis 1789. Paris 1825. S. 491.). Das ift oft ber gemeine Selbstmord der Schwachen und der Verbrecher. bas größte nabe Leiden fann noch sittlicher Gewinn für ben Beift werden; es ift ber heiße Mittag, in dem die himmlische Frucht ber Unsterblichkeit reift.
- 5) Bu allen Zeiten hat auch unüberfehbares Unglück und Elend sowohl öffentliches, als personliches, viele Leidende in ein selbstbereitetes Grab gestürzt. Nach der

ersten Theilung Polens (3. 1773) verlor ber Landbote Renter, ber mit aller Dacht gegen sie angekampft hatte, den Berffand. In einem ruhigen Augenblicke forberte er ein Glas Baffer, zerknirschte, verschlang es und starb (8. Aug. 1780. Emilie Plater, sa vie et sa mort, par Joseph Struczewitz. Paris 1835. pag. 329.). Latube, von der Marquise Pompadour in die Baftille verwiesen (3. 1756), war in einem finftern Rerfer, auf faulem Strohe liegend, allen Sturmen ber Bitterung ausgesetzt, verlor bas Geficht, Saare, Bahne und weint efo jammervoll, daßer, obichon ohne Erfolg, verfuchte, sich die Adern zu ofnen (Mémoires de H. M. de Lutude, Paris 1835. t. I, p. 143.). Das ift die Schmach: beit ber Berzweifelnden, die sich, aus Mangel bes Glaubens und Bettrauens, nicht zur hofnung einer befferen Bufunft erheben konnen.

6) Wieder andere todten sich wegen großer Verstimmung des Gemüthes durch Hypochondrie und Schwermuth, in der sie keinen andern Ausweg der Rettung vor sich zu haben wähnen, als einen freiwilligen Tod. So mordete sich Creech, der berühmte Herausgeber des Lucrez, weil er sterben wollte, wie sein Autor; eben so Robek, ein Convertite, Relaps und Vertheidiger des Selbstmordes (I. 1734); so ging Friedrich der Große i. I. 1757 mit Gedanken des Selbstmordes um, wie sein bekanntes Gedicht an d'Argens beweist (Oeuvres posthumes Berlin 1788 t. VII, S. 183.);

Le romps les funcstes liens,

Dont la subtile et fine trame

A ce corps rongé de chagrins

Trop long temps attacha mon ame.

Namentlich tödten sich oft junge Männer, wenn eine geheime Krankheit ihr Bewußtseyn trubt, wenn ihre ehrzgeißigen Plane nicht in Erfüllung gehen, oder wenn sie sich nicht Kraft genug zutrauen, ihre kühnen Wünsche

- auszusühren (Georgs Worbereitung zum freiwilligen Tobe. Königsberg 1800). Alle diese Unglücklichen verzbienen Mitleid; aber die Maxime eines Seelenkranken kann nie ein moralischgültiger Kanon werden.
- 7) Zuweilen ift auch Ueberspannung des Gefühls und Schwarmerei Beranlaffung zum Gelbstmorde geworden. Bu Milet, dem Muttersitze griechischer Nomane, fam einst eine Bahl verliebter Madchen auf ben Einfall, sich in ihrer hofnungstofen Sehnsucht aufzufnupfen (Gellie N. A. XV. 10.). Die Circumcel= lionen, punische Schwarmer bes britten Jahrhunderts, eraltirten sich zur Zeit der Christenverfolgung zuerst durch geistige Getranke und tobteten sich bann in Schaaren, bem oft nur gefürchteten Martyrertobe zu entgeben, ober die Schmach der verlorenen Reufchheit zu buffen (Theodoreti fab. haeret. l. IV. c. 6.). Der indische Philofoph Calanus ließ sich einen Scheiterhaufen errichten, auf bem er fich felbst verbrannte, um gur Geligkeit ber Gotter einzugeben (Diodor. Sic. XIX, 107.). Beno, ber Stifter der stoischen Schule, henfte sich auf, weil er sich im Fallen den Finger verstaucht hatte und bas fur einen Ruf der Erde hielt, in ihren Schoof zu flüchten (Diogen. Laert. p. 695. Longol.). Aberglaube und Lebensüberdruß konnen aber nie eine That rechtfertigen. bie jedes ruhige und besonnene Gemuth verwerfen muß und die namentlich bei den Frauen auch der wildeste Uffect nicht entschuldigen kann (Mémoires de Mad. de Genlis. Paris 1825. t. II, 21.).
- 8) Viele haben sich auch aus Heroismus gemordet und in dieser Eigenschaft eifrige Bewunderer gefunden. Niemand, sagt ein bekannter Naturalist (Système de la nature. Londres 1778. t. I. S. 290 f.) "hat nun mehr den Muth, einen Tyrannen zu morden, weil Niemand stark genug ist, sich selbst zu tödten, oder mit dem Dolche des Brutus zu bewasnen. Sedermann achtet den kühnen Mucius, welcher mehr that, als sich selbst zu

tobten, indem er bie rechte Sand in bas Feuer ftreckte." Aber ber Tyrannenmord ift eben fo ftraflich, als ber Selbstmord; Mucius handelte mehr als fühner Sbirre, wie als tapferer Soldat, und der sterbende Brutus warnt seine Gefährten vor seiner That und feinem Ende (Freinshemii supplem. ad Livii I. CXXIV. c. 28.). Gin neueres Beispiel bes Gelbstmorbes aus Beroifm ift die Selsttödtung der Gattin eines geliebten, aber hopodondrifden Mannes, die fich ben Dold in das Berg fließ, ihm burch ben Schmerz über bas Unglud ihres Berluftes die verlorene Ruhe wieder zu geben. Gie opf= erte sich fur ihn aus einer, psychologisch wohlberechneten, und bennoch schwarmerischen Grogmuth auf. Der Verfasser einer sich auf diese vielbesprochene That begiehenden Schrift (Charlotte Stieglitz, ein Denkmal. Berlin 1835. S. 314.) sagt von ihr: "sie ist mit bem freudigen und lebendigen Glauben an ein ewiges Leben und an die Unsterblichkeit ber Seele hingeschieden". Wir wollen jenen nicht laugnen, durfen aber auch ein foldes hinibertreten, welches doch zulegt aus franfer Ueberspannung und Selbstqual erklart werden muß, fein Sinscheiben nennen, bas mit bem driftlichen Glauben an Gott und feine heilige Führungen verein= bar mare. Unders flirbt Alceste, anders die driftliche Gattin und Dulberin, welche die Pflicht ber Gebuld und ihre Verheißung kennt (Mom. V, 3-5.).

Bildersaal seltner Selbstmorder. Berlin 1804. Ezschirner, Leben und Ende merkwürdiger Selbstmorder. Weißenfels und Leipzig 1805. Ein Gedanke von Gameborg über Selbstmord und Selbstmorder. Kopenhangen 1796. Osi ander über den Selbstmord, seine Ursachen, Arten, Untersuchung und die Mittel gegen denselben. Hanenover 1313. (ob er häusiger unter Katholiken, oder Protesstanten sei? Ebend. S. 280 f.). Ständlins Geschichte der Lehre vom Selbstmorde. Halle 1825.

#### §. 118.

### Sittlichkeit dieser That.

Ueber die Moralität des Selbstmordes, wenn er nicht Folge eines vorhergegangenen Verbrechens war, find die Urtheile der alten Weltweisen getheilt; and nuter den neneren Sittenlehrern sprechen sich viele mild und fast entschuldigend für ihn aus; we= der im A., noch im N. T. hat man ein bestimmtes Verbot deffelben finden wollen. Aber die Stimme des Gefühls ist noch nicht Stimme der Vernnuft; eine Handlung erklären beißt noch nicht sie entschul= digen, oder gar rechtfertigen; nud wenn man erft die subjective Sittlichkeit einer Handlung, die Gott allein richtet, mit der objectiven verwechselt, so wird feine Sunde mehr übrig bleiben, welche die Moral verurtheilen könnte. Wir tragen daher fein Beden= fen, die mit freier Besonnenheit vollzogene Gelbstent= leibung unnatürlich, nuflng, ungerecht, nn= sittlich, irreligiös und unchristlich zu nennen und fie als eines der größten Berbrechen zu be= trachten, die der Mensch im Austande der Empörung gegen Gott begeben fann.

Die Geschichte der Lehre von dem Selbstmorde ist volls kommen geeignet, uns an der menschlichen Weisheit irre zu machen; denn ob es sich hier gleich von einer vollkommenen Selbstpflicht, oder von der Gerechtigkeit gegen das uns ans vertraute Leben handelt, deren genauere Erfassung und Bestimmung eben nicht sehr schwierig ist, so haben dennoch die Sittenlehrer in dieser Angelegenheit nie zu einem einstimmisgen Entschlusse kommen können. Die platonische und arisstotelische Philosophie begünstigte die Selbsttödtung nicht; die epikureische hätte sie als Lehrerin der Lust und Schmers

zenstofigkeit, verwerfen follen, wenn sie nicht von der hohes ren Leitung der Idee verlaffen gewesen mare. Defto ent= schiedener sprach sich der Stoicism fur diese Gewaltthat aus, weil ihm der Sieg über die Neigung, der Stolz und Trot gegen Gotter und Menschen, ber in dem Gelbstmorbe liegt, groß und achtungswurdig zu fenn schien. Urrian (dissertatt. Epicteti lib. IV. an vielen Orten), Untonin, Zaci= tus und vor beiden Seneca fprechen fich hierüber bestimmt aus; boch giebt der lette zuweilen, im Widerspruche mit sich selbst, ber Wahrheit das Zeugniß (bono viro viuendum est, non quamdiu juvat, sed quamdiu oportet. Vita, dum superest, bona est: hanc mihi, vel acuta si sedeam cruce, sustine. Epist. 101. u. 104.) Cicero schwankt, entscheidet aber doch zulegt fur die Meinung, daß man aus dem Leben, wie aus einem Schauspiele, hinweggeben durfe (de fin. III, 18.). Unter ben Neueren hat Robeck (exercitat. philos. de morte voluntaria. Rintel. 1736. exercit. secunda, Marburgi 1752. 4.) alle Grunde des classifichen und firchlichen Alterthums zusammengesucht, die Gelbsttodtung zu rechtsertigen; Rouffeau wagt in einer Reihe merkwurdiger Briefe die Grunde fur und gegen ihre Rechtmaßigkeit ab (nouvelle Heloise lettr. 20 s.), vertheidigt sie von der einen Seite als Heilung von der Krankheit des Lebens, und vergleicht sie wieder von der anderen mit der Thorheit eines Faulen, der fein Saus in den Brand fteft, um der Muhe überhoben zu fenn, es aufzuraumen. Dach den Denkwurdigkeiten der Grafin Genlis hat er felbst durch Gift fein Leben geendet. Rant (Tugendlehre S. 73.) und Fichte (Sittenlehre S. 356.) haben den Selbstmord nach weisen und richtigen Grundsagen als Miffethat gewurdigt und verworfen. Undere Moralisten hingegen haben ihn fur zuläffig und erlaubt erklart, weil das, mas schon in ber Tragodie sei, auch im Leben beifallswerth senn musse; sie haben ihn in vielen Fallen für schuldlos, in einigen sogar für Pflicht gehalten. Eingedenk der menschlichen Schwachheit, unter ber nicht selten der Beise im Rampfe mit einem barten Schickfale erliegt, muffen auch wir jeden Gelbstmorder als einen Unglücklichen bemitleiden, der vielleicht bei einer natürlichen Unlage zur Schwermuth und zum Lebensüberdruffe (Voltaire dictionnaire philosophique unter Caton), bei einem Fehler feiner Organisation (Bischoffs' Darstellung ber Gallschen Schadellehre. Berlin 1805. S. 56.), oder doch in einer franken Stimmung des Gemuthes und im Fieber ber erhitten Ginbildungsfraft (Elpizon an feine Freunde. Leipzig 1808. G. 282 f.) ben Faben feines Lebens gewalt= sam zerriffen hat. Aber ba, wo es sich um ben sittlichen Werth einer freien That handelt, kann keine Ruhrung und Regung des Gefühls, fondern nur die Stimme ter Pflicht, die reine Unsicht unserer Bestimmung und der moratischen Ordnung der Dinge entscheiden, in die wir von einer boberen Hand verfetzt find. Much hat man ben Selbstmord noch nicht entschuldigt, wenn man ihn aus dem Uebergewichte finnlicher Eindrucke auf den Willen abzuleiten und zu erklaren versucht. So erzählt Segur in einem Buche, welches reich an Gemalden des tiefsten Elendes ift (Histoire de Napoléon et de la grande armée. Troisième édition. Paris 1825. t. II. p. 472.), auf dem Ruckzuge Nen's bei Kowno fei einem beutschen Dberften ber Schenkel von einer ruffi: schen Kanonenkugel weggeriffen worden; er fiel, zog die Di= stole und schoß sich vor den Ropf. Diese That wird aus bem Busammenhange ber Begebenheiten vollkommen begreif= lich; aber bei dem Muthe sich zu todten, hatte der Ungluckliche doch gewiß den noch viel hoheren Muth haben ton = nen, fich nicht zu todten, und fo bleibt feine Sandlung im= mer dem Gesetze der Pflicht unterworfen, das sie richten foll. Mit welchem Grade der Besonnenheit und Freiheit er sie vollbrachte, konnen wir freilich nicht bestimmen, da die perfonliche Zurechnung, welche gewiß auch die gottliche ift, dem Gewiffen jedes Einzelnen überlaffen bleibt. Uber insofern er frei bachte und handelte, ist auch fein rascher Entschluß tabelnswerth; er felbst wurde ihn verworfen haben, wenn er an seiner Ausführung verhindert und gerettet worden mare:

wir niussen uns daher bei der Beurtheilung ihres sittlichen Werthes lediglich an das Verhältniß der freien That zum Gesetze halten, weil die Ausmittelung der subjectiven Bewegungsgründe, die wir doch immer nur einseitig und empirisch auffassen können, zuletz zur Apologie aller Sünden, folglich zum offenen Immoralism sührt. Von diesem Standpunkte aus erklären wir aber jede freiwillige Selbstentzleibung

1) für unnaturlich, weil sie mit dem Triebe der Gelbft= erhaltung streitet, ben uns der Schopfer tief in die Bruft gepflanzt hat (Ephes. V, 29.). Ueberall dringt die Matur auf Selbsterhaltung und logt bas am leichtesten wieder auf, was sie gebildet hat (Cicero de senectute c. 20.). Rein Thier todtet sich felbst, auch unter ben heftiasten Schmerzen nicht. Einzelne Beobachtungen follen zwar diese Bemerkung zweifelhaft machen (Dfian= ber a. a. D. S. 172 f.); namentlich fagt ein Ungenannter (Tableau général de la Russie moderne. Nouvelle édition. Paris 1807. t. II. p. 106.) von dem Renuthiere, daß, wenn der Bielfraß (gloutron) fich auf feinen Raden flurze und ihm bie Mugen ausreiße, es fo lange mit bem Ropfe gegen ben nachsten Baumftamm anrenne, bis es fich umgebracht habe. Aber auch bas scheint mehr convulfivische Abwehrung des Schmerzens und wuthende Selbstvertheidigung, als Selbsttodtung zu fenn; benn andere Thiere, welchen man die Jungen aus bem Leibe ge= schnitten hat, belecken und liebkofen sie, und beweisen fo unter Stohnen und Geheul noch die Mutterliebe des Instincts, die boch erst eine Folge der Liebe zu dem eigenen Leben ift. Diefer instinctartige Trieb ber Gelbsterhaltung ift aber bei bem Menschen nicht nur etwas Bleibendes und Beharrliches, und soll also schon dadurch das Gefühl eines vorübergehenden Uebels überminden; fondern er verbindet sich auch durch seine Aufnahme in das Bewußtseyn mit der Liebe zu unserem hoheren und geisti= gen Leben und zu unferem ga ngen Genn, als bem Tra:

ger unserer Vollkommenheit und unseres Glückes. Nun mussen aber dem vernünftigen Menschen alle Grundanlagen seiner Natur und seines Wesens heilig seyn; es ist also schon darum unwürdig, aus der Reihe der Lebendigen freiwillig auszutreten. Der Selbstmörder handelt aber auch

2) unklug und unverständig, weil er, wie ber Bornige und Furchtsame, statt einem fleineren, ober gar nur eingebildeten Uebel zu begegnen, fich in ein viel größe= res und bleibendes ffurzt. Much ein leidenvolles Leben ist beffer, als Nichtsenn, und bei bem fteten Wechsel ber Dinge barf man gerade im schwersten Leiden eine frohe und beffere Bukunft erwarten. Im September bes Sah= res 1757, war Friedrich der Große seines Lebens überdruffig, und im November erhob er fich als glorreicher Besieger ber größten feindlichen Beere. Gin an ber der Spige seines Regiments begradirter General will sich ben Degen burch den Leib rennen; er wird entwafnet, geht in fremde Dienste und schwingt sich zu ben bochften friegerischen Wurden auf. Muf Die Schreckens= post von der Untreue des Berlobten sturzt sich bas liebende Madchen in den nahen Strom; fie wird gerettet, beruhigt, getroftet, und nach furger Zeit eine gluckliche Gattin und Mutter. Fast ohne Ausnahme haben die, welche in der Verzweiflung fich zu todten im Begriffe waren, aber an der Musfuhrung ihres Borfates verhindert wurden, in der Folge ihren übereilten Ent= schluß bereut, sich ihres ftraflichen Beginnens geschamt, ober es felbst getadelt. Noch in der Unterwelt munschen Die Selbstmorder, nach einer classischen Stelle bes Dichters, wieder an bas Licht zu treten (quam vellent aethere in alto Pauperiem durosque perferre labores! Virgil. Aeneid. VI. 435.), und das harteste Schicksal ruhig zu ertragen. Gine von bleibender Schmach und Reue un= widerruflich begleitete That kann aber nie vertheidigt, ober nur entschuldigt werben. Zugleich ift ber Gelbstmord

3) auch eine ungerechte That, welche bie Unsprüche ber Mitmenschen und bes Vaterlandes an ben fich Entleibenden verlett. Seiner That gieng entweder ein fruheres Berbrechen voraus, ober nicht. In dem erften Falle, muß er sich der gerechten Folge deffelben unterwerfen, feine Schuld bezahlen, feine Strafe bulben, mit bem Rechtsgesetze sich aussohnen und, wo moglich, feine burgerliche Ehre wieder herzustellen fuchen. In bem zweiten Falle hingegen haben Eltern, Gatten, Rinder, Freunde, der Staat felbst Unspruche auf feine Dankbar: feit, auf feinen Schut, auf feine Dienste und ben weifen Gebrauch feiner Talente und Rrafte. Diese Ber: pflichtung grundet sich auf ausbruckliche Bertrage und die schuldige Dankbarkeit fur genoffene Wohlthaten, die oft ein ganzes Leben nicht zurückgeben und vergelten fann. Daber die Strenge bes Rechtsgesetzgebung in ben gebilbeteften Staaten ber alten und neuen Zeit gegen bie Selbstmorder. In Rom ließ Tarquin, ber Stolze, die Leichname der Selbstmorber an das Rreuz schlagen; Erhenkten parentirte man mit bem Stricke, an bem fie sich aufknupften (parentabatur suspensis oscillis); Einziehung bes Bermogens von bem Fiscus war eine gewohnliche Folge ber Gelbsttobtung (Wetstein zu Matth. XXVII, 5.). Nach bem alten kanonischen Rechte wurden Gelbstmorder ohne Pfalmodie beerdigt und die Furbitte fur fie mar verboten. Das preugische Land: recht verurtheilt sie zu einem ehrlosen Begrabniffe und verhängt schwere Buchthausstrafe über die Theilnehmer dieses Berbrechens (Th. II. Tit. 20. &. 834.). Selbst die Huronen verfagen den Leichnamen der Gelbftmorder eine Ruheftatte bei ihren Entschlafenen und gedenken Sener in der jahrlichen Todtenfeier nicht (Charleroix voyage dans l'Amérique septentrionale t. III. p. 376. s.); Diese Strenge bewahrt sich auch durch die Erfahrung als heilfam; tenn Nachruhm und Nachschande wirken auf ben ungebildeten Menschen machtig ein, so wie von

der anderen Seite bestimmte Beispiele lehren, daß Mensschen sich erst dann entleibten, als sie versichert waren, daß ihnen das Mitleid der Behörden ein ehrliches Bezgräbniß nicht versagen werde. Eine That aber, welche selbst die Staatsgeschgebung als ein schweres Verbrezchen ahndet, wird schon in dem allgemeinen Urtheile des Volkes ihre verdiente Würdigung sinden. Es ist daher der Selbstmord

- 4) auch unsittlich und pflichtwidrig. Denken wir uns nemlich unter ber Pflicht bie Nothwendigkeit, in ber Sphare zu wirken, die uns zu einer vernünftigen Thatigkeit angewiesen ift; so konnen wir nicht zweifeln, bag wir fie junachft in ber gegenwartigen Welt finden, weil wir immer volle Beschäftigung finden, wenn es uns um unsere sittliche Bollkommenheit zu thun ift. Mun tritt aber ber Selbstmorder nicht nur aus feinem jehigen Wirkungstreise heraus, sondern er macht es auch ber Bernunft unmöglich, seine finnlichen Neigungen gu beherrschen, weil er den Korper, als den Gitz berfelben zerstort. Er vernichtet also, so viel an ihm ift, bas Gebot ber Pflicht; fatt zu thun, mas ihm aufgegeben ift, wirft er bas Organ feiner außeren Thatigkeit weg und burchstreicht die Rechnung seines Lebens, ebe fie geschlossen ift. Wer aber vorfaglich die Bedingung aufhebt, unter ber ihm die Pflichterfullung moglich wird, ber fagt fich von dem Sittengesetze selbst los und burch= bricht die Schranken der weisen Ordnung, die eine bo= here Sand feiner Wirksamkeit gefett bat. Ferner ift der Gelbstmord
- 5) als irreligios schon nach den Grundsähen der natürlichen Theologie zu betrachten. Wer die Stimme des Gewissens für ein göttliches Gebot halt, der muß auch so lang in seinem Wirkungskreise ausharren, bis er von dem Gebieter seines Schicksals abgerusen wird. Schon Sofrates lehrt im Phadon des Plato: wir gehören nicht uns, sondern dem guten Geiste (δεσπότης άγαθδς) an;

er hat uns in dieser Welt auf einen angemeffenen Doften (goovoà) gestellt, ben wir nicht verlaffen burfen; wer fich baber felbst todtet, gleicht einem treulosen Sclaven, der feinem Berrn entlauft und feiner Strafe nicht entgehen wird. Wen Gott nicht felbst aus dem Kerker feines Leibes befreiet, ruft ber afrikanische Scipio einem seiner Nachkommen zu, der kann den Weg zu biesen seligen Soben nicht finden (Ciceron. somn. Scip. c. III.). Nach ber Sunna gablte Muhamed vier Sauptverbrechen: Bielgotterei, Ungehorfam gegen die Eltern, Meineid und Selbstmord. Reiner unter euch, lehrte er, wunsche sich ben Tob; benn ift er tugenbhaft, so kann er beffer werden, und ift er lafterhaft, fo kann ihm Gott Gnade geben, fich zu bekehren (Sammers Fundgru= ben des Drients B. I. S. 304 f. S. 591, 609. 693.). Unter allen Bolkern, die nicht verweichlicht, oder über= bildet find, wird daher die Gelbstidtung gemigbilligt und als eine Missethat betrauert. In jedem Falle ift

6) der Selbstmord unchriftlich und mit dem Geifte der Religion Jesu auf feine Beife zu vereinigen. Wenn im A. T. sich Ahitophel (2. Sam. XVII, 23.) und Saul (1. Sam. XXXI, 5.) entleiben, oder Siob fich den Tod winscht (Siob III, 3 f.); so geschieht das gegen bas bestimmte Verbot bes mosaischen Gesehes (2. Mof. XX, 13.). Du follst nicht tobten, feinen Unberen, alfo auch dich felbst nicht. Denn wer sich felbst morbet, hat boch gewiß einen Menschen gemordet (Augustinus de ciu. Dei. c. 20.) Wenn im N. T. Judas sich erhenkt, so wird ihm ein eigener Ort, bas heißt die bunkelfte Stelle in ber Unterwelt (αδης σχοτιώτερος) zur Wohnung angewiesen (Apostelgesch. I, 25. vergl. Joh. VIII, 22). Wir gehören ja nicht uns, sondern Gott an (1. Kor. VI, 19.); unser Leben ist ein Geschenk Gottes, der seine Lange genau bestimmt hat (Pfalm. CXXXIX, 16. Siob XIV, 5. Matth. VI, 27.); wir konnen nicht barüber gebieten, weil es uns nur anvertraut ist (2. Tim. I, 12.); wir mussen es vielmehr erwarten, bis uns Gott aus ihm entläßt (Luk. II, 29.); nach seinem Willen leben und sterben wir (Nom. XIV, 7 f.). Nun giebt aber der Herr der Welt, dem so viel Kräfte zu Gebote stehen, unser irdisches Dasenn zu endigen, durch unsere Erhaltung zu erkennen, daß wir im Leben bleiben und wirken sollen, wie er (Joh. V, 17.). Wer sich daher selbst tödtet, der setzt ein Mißtrauen in seine Weisheit und Gute (Kom. II, 8.), lößt das Band des Gehorsams und der Liebe gegen seinen Schöpfer auf und vernichtet dadurch die Gemeinschaft mit ihm, die das Wesen der wahren Religion ist.

Die Rede des Josephus an seine Mitgefangenen, die sich umbringen wollten (Bell. Jud. l. III. c. 8. §. 5.) nimmt hier eine Hauptstelle ein. Noch wichtiger ist der Abschnitt Augustins de civitate Dei c. 16—21. Erusius Mozraltheologie Th. II. S. 106 f. Phadon von Mendelsssohn. Fünste Ausgabe. Berlin 1814. S. 64 f. Platzners philosophische Aphorismen B. II. §. 1001. De Wetzte's Vorlesungen über die Sittenlehre. Berlin 1824. Th. II. S. 298 ff. Entretiens sur le suicide. Par Mr. l'évêque de Maroc, aumonier de la reine. Paris 1837. Der Verf. sucht die Hauptursache des in Frankreich herrschenden Selbstmordes in der Irreligiosität des Volks und will das schmachvolle Begräbniß der Selbstmörder wieder eingesührt wissen.

### §. 119.

# Der mittelbare Selbstmord.

Mittelbar kann die Selbsttödtung durch, den Zweikampf, durch Verwegenheit, Selbstver=stümmelung und Unmäßigkeit begangen wer=den. Der Duell ist die Entscheidung einer Chrensache durch einen persönlichen Waf=fenkampf auf Leben und Tod mit dem Ve=

leidiger. Er erfolgt entweder im Namen ganzer Wölfer und Gesellschaften, oder zur Sühne einer perssönlichen Kränfung. In gedoppelter Rücksicht hat er viele Vertheidiger gefunden, ist aber, unbefangen besurtheilt, eine aberglänbische, unvernünftige, unrechtliche, untluge und unsittliche Handslung, die, der Natur der Sache nach, von der Schuld des Mordes, oder Selbstmordes begleitet sehn kann. Venere Sittenlehrer der katholischen Kirche haben daher dem Zweikampse seine Stellung zwischen dem Selbstmorde und Menchelmorde angewiesen.

Mittelbar wird das eigne Leben zunächst durch den 3 weikampf (μονομαχία, pugna singularis) in Gefahr gesfetzt, dessen genauere Bestimmung im Wechsel der Volker und Zeiten mancherlei Schwierigkeiten hatte. Schon die Alten forderten sich zum Zweikampse heraus, wie das Beisspiel Davids und Goliaths (1. Sam. XXI, 9.), des Paris und Menelaus, Aiar und Heftor beim Homer, der Horatier und Curiatier beim Liv (lib. I. vergl. VII, 10.), und Ansberer lehrt, die Ampelius verzeichnet hat (memorial. c. XXII.) Auch schlugen sich wohl zuweilen Einzelne, wie Cos razus und Diorippus (Diodor. Sic. XVII, 100.), oder wie die Gladiatoren bei den Romern; aber in beiden Fallen nicht für sich, oder in der Absicht, die verletzte Ehre wieder herzusstellen, sondern um den Zwist ganzer Völker beizulegen, oder ihre Tapferkeit zu beweisen. Der Strenge nach kann man zwar auch das noch thöricht sinden; denn der Kampf zweier thracischen Hunde hatte zu demselben Resultate geführt, und wenn die Sache nun einmal nicht durch Heere, sondern durch Compromiß entschieden werden sollte, so ware es doch vernünftiger gewesen, fremde Schiedsrichter zu ernennen, und durch sie die Fehde der entzweiten Nationen schlichten zu tassen. Aber wer nun einmal zu dieser Abkürzung des Kam= pfes ausgerusen war, der durfte ihn als Krieger nicht aus=

schlagen; er beleidigte folglich keine Selbstpflicht; er trug vielmehr dazu bei, das größere Uebel des Rrieges in ein kleineres zu verwandeln; von einem Duelle in unscrem Sinne des Wortes kann also bei diefer Sandlung überall nicht die Rede fenn. Es gehört bemnach zu dem vollen Begriffe bes Duells 1) als Object bes Kampfes eine Chrenfache, oder eine perfonliche Beleidigung, zu beren Entscheidung man die Obrigkeit nicht für competent halt. Der Burgerftand und andere vernünftige Leute duelliren fich in der Regel nicht, wohl aber sich vornehm bunkende Junglinge, Officiere, Edelleute und Personen des hoheren Ranges, die außer ber Ehre ber Pflicht und des Gefetes noch eine andere der Meinung ansprechen, welche sich in ihrer Mitte gebildet hat. Je überspannter daher bei irgend einer Classe die Begriffe von Chre find, und je mehr Nationali= tat, ober Staatsverfassung die Reigbarkeit fur fie begunfti= gen, besto häufiger werben auch bei ihr die Zweikampfe fenn. Bei den Japanesen, bei den alten Germaniern und Celten war schon der Schein einer Lügenstrafe (donner un démenti) ein Reitz zum Zweikampfe. Dabei ift 2) bas Inftrument des Rampfes eine kriegerische Waffe. Die Raufereien ber Handwerker, die Klopfechtereien der Barer und andere Schlägereien mit todtlichen Werkzeugen konnen an sich drobend genug fenn, aber Duelle beißen fie nicht; die Babl zwischen zwei Pillen, einer vergifteten und unschabli= chen, die ein Apotheker, oder Chemiker dem ihn herausforbernden Rrieger anbietet, kann nie als vereinbar mit der Sitte bes Zweikampfes erachtet werben, weil fie zwar gefahrlich genug ift, aber bes friegerischen Charafters ermangelt. Wor der Uffife zu Paris murde baber im 3. 1834 ein Landmann freigefprochen, ber von einem anderen auf Steinwurfe herausgefordert worden war und ihn auf diese Beise getodtet hatte. Gefetgeber, Richter und Steiniger konnten fich hier in die Beschämung ihres sittlichen Gefühles theilen. Der Endzweck bes Rampfes endlich ift 3) keinesweges Friedensstiftung, ober neue Gintracht, wie oft fie auch gufällig bisweilen bem Duelle folgen mag. Denn obschon beibe nicht selten vor dem Kampfe durch Vermittler versucht wer= ben, so treten sie boch nicht einmal nach erfolgtem 3wei: kampfe ein; ja der Berwundete, oder Berwundende ift häufig mit der erhaltenen Genugthuung gar nicht zufrieden, fon= bern fordert oft einen neuen Duell, weil ihm der Sod fei= nes Gegners als der einzig wurdige Preis fur die erlittene Beleidigung erscheint. Duellanten fennen feine anderen Befete, als Piftolen und Schwerter; Die Secundanten fuhren das Protocoll, die Degenspitze ift der Richter, die Rugel die Sentenz, und der Berwundete, oder Sterbende die Guhne für die beleidigte Chre, zu der er sich bedingungs reise jum Boraus, mit Bergichtleiftung auf jeden boberen Rich= terspruch verbindlich macht. Niederlage und Bernichtung bes Gegners ift baber ber eigentliche 3med des Duells; der Herausforderer todtet sich bei den Sapanesen zuerst selbst und bann muß sich auch ber Berausgeforderte ben Leib auf= schneiben, um bem beleidigten Gegner volle Genugthunng zu gewähren (Voyages au Nord tom. IV. p. 35 f.). Dieser Gerichtshof hat so viel Sonderbares und Rathselhaftes, daß man sich nicht wundern darf, wenn man von der Urt, solche Genugthuung zu suchen, bei ben Griechen und Romern, tie boch auch wußten, was Tapferkeit und Ehre ift, fein Beispiel findet. Much im sublichen Umerika haben bie Spanier dieser europäischen Sitte, oder Unsitte entschlagen (Dupons voyage dans l'Amérique meridionale. Paris 1806. t. II. S. 218.), und in den nordamerikanischen Freistaaten wird Jemand fogar für wahnsinnig erklart und unter gerichtliche Cu= ratel gefett, welcher eine Chrenfache burch ben 3weifampf beile= gen will. Bei ben Frangofen hingegen, biefer fur bas Ge= fühl der Ehre so reigbaren Nation, mar er von jeher häufig, und wird noch jest als ein Ueberrest deutscher Robbeit (un reste de notre antique férocité germanique nennt ibn Soulavie in den mémoires du maréchal duc de Richelieu. Paris 1793. t. V. S. 40.) betrachtet; der tapfere Ritter (histoire du chevalier Bayard. Paris 1807. 1. II. & 83 f.) und

ber gemeine Solbat gefallen fich in ber Meinung, bag man die beleidigte Chre nur in dem Blute des Gegners rein masche; ja nicht selten hat der Zwist der Oberhaupter den Duell ganzer Regimenter, ober boch einzelner Partheien und Haufen zur Folge gehabt (Histoire de la révolution françoise de 1789, par deux amis de la liberté. Paris 1792. t. VI. S. 244 f.). So führte ein verächtliches Wort über den Muth der italischen Krieger aus dem Munde eines frangofischen Offiziers unter Endwig XII. zu Barletta einen Duell zwischen dreizehn berittenen Frangosen und eben fo viel Italienern zu Pferde in Form eines Gefechtes ber= bei, wo die Franzosen unterlagen (Roscoe vie et pontificat de Leo X. trad. par Herry. Paris 1808. t. II. p. 5. s.). So schlingen sich die frangosischen Gefangenen unter Napoleon auf der spanischen Infel Cabrera, mit Rageln, Scheeren, Meffern und Scheermeffern, die fie, bei bem Mangel von andern Waffen, an langen Staben befestigt hatten, und bekampften sich damit bandenweise, das beflekte Rlei= nod ihrer Ehre zu reinigen (Mémoires de Guillemard, sergent en rétraite. Paris 1825. t. I. p. 152 s.). Uuch in Deutschland fehlt es nicht an abnlichen Gefellschaftskampfen, die daher, wie einzelne Duelle, zu betrachten und zu wurdi= gen sind. Was nun die lettern betrift, von welchen bier vorzugsweise die Rede ist, so hat man sie, wie das bei al= len herrschenden Thorheiten geschieht, nicht selten burch schein= bare Grunde zu vertheidigen gesucht. Da foll es dem Einzelnen nicht möglich fenn, ber Meinung seines Standes zu tropen und den Zweikampf, wie es die Gesetze fordern, zu versagen, weil er gar nicht sittlichfrei ift, folglich bas thun muß, was er in seiner Lage nicht unterlassen barf. Da follen die Duelle das bei den jesigen Herren seyn, was die Waffentanze (nvoolga, Eiglouoi; saltationes bellicrepae) bei den Griechen und Romern waren, Gewohnungen gum Muthe und zur Tapferkeit, damit die jungen Rrieger nicht schen vor Blut und Bunden werden. Da soll bei den Soch: schülern durch die stillschweigende Erlaubniß, sich Baffenge=

nugthuung zu gewähren, ein freier und edler Ginn genahrt werden, ber sie von gemeinen Raufereien guruckhalt. Da follen durch die Furcht vor der Berausforderung nicht nur Schmabsuchtige und gemeine Raufbolbe, fondern felbst übermuthige Große und Beerführer in heilfamen Schranken erhalten werden, weil ben, welchen bas Gefetz nicht erreichen will, doch gewiß die Klinge erreicht. Dennoch beweisen alle biefe Grunde nichts fur die sittliche Bulaffigkeit bes Zweikampfes. Nur der schwache und charakterlose Mensch huldigt unbedingt Vorurtheilen seiner Kaste, gleichviel, ob fie ibn jum Stolze, zur Trunkenheit, zur Unkeuschheit, oder jum Duelle bestimmen follen; als Freund ber mahren Freiheit aber, folglich auch der Pflicht und Ehre wird er fie unbedingt verachten und ihnen mit fraftigem Willen widersteben. Huch ist der Muth, sich zu schlagen, von dem Muthe vor dem Feinde eben fo verschieden, wie die Bermegenheit von der Tapferkeit. Die größten Renommisten sind, wie ein erfahrner Arieger bezeugt, vor dem Feinde nur gang gewohn: liche Menschen, wo nicht noch weniger, als fie (Bellona, Leipzig 1802. B. I, St. 2. S. 214.). Baren fie aber auch mehr, fo folgt hieraus nur die Wiedereinführung spartani= scher und romischer Waffenübungen bei ben Beeren, aber nicht die Zulaffung partieller Zweikampfe. Hochschülern werben Waffenkampfe weder auf den niederen Unstalten ihrer Borbereitung, noch bei ihrem Gintritte in bas offentliche Leben gestattet; es ift also thoricht, ihnen ba die Schranken ber Gesehlosigkeit zu ofnen, wo sie durch Runft und Wissenschaft ihre Sitten bilden und schmeidigen follen. Gine alte deutsche Universitat ließ die Duelle nur in dem einzigen Falle zu, wenn fie am hellen Lage, in der Mitte ber Stadt, auf bem offenen Rirchhofe stattfanden; burch diese Deffentlichkeit murben sie vermindert und zuletzt gang ausgerottet, jum deut= lichen Beweise, daß fie, wie alles Schlechte, bas belle Licht des Tages scheuen. Gine gute Polizei und Rechtsvermal= tung endlich kann und wird bem Uebermuthe ber Streit= füchtigen und Vornehmen-ungleich wirksamer steuern, als ber

Zweikampf, weil dieser wieder eine andere Gesetslosigkeit hers beisührt, die noch viel gefährlicher ist, als die Insolenz der Zunge, der Faust und der Geburt. Nach diesen Erinnerungen können wir ungehindert den Beweiß für die entschiedene Unsittlichkeit des Duells antreten. Er ist nemlich

1) eine aberglaubische Handlung, die eine robe Borg it auf uns fortgeerbt hat. Was wir Romer burch bie Gesetze entscheiden, fagt Belleius, bas entscheiden die Barbaren durch die Waffen: fie haben feinen anberen Richter ihrer Zwiste, als ben Mars (Vell. Putercul. 1. II, c. 118. vergl. Liv. XXVIII, 21.). Das Chriftenthum hat zwar schon fruber diefer Unsitte Gin= halt gethan. 2118 Rarl ber Große bas Reich unter feine Sohne theilte, verbot er in seinem Testamente vom 3. 806. die Duelle, als Entscheidung obwaltender Streitige feiten, und verordnete dafur den Gebrauch des Rreuges; die Widerfacher sollten mahrend ber Meffe bie Urme freutweise in die Sohe heben; wer das am langften aushalte, follte gewonnen haben (Le règne de Charles magne par Rougeron. Paris 1808. S. 248.). Das war nun zwar unschädlicher, aber nicht fluger; wenig= stens obsiegte bald wieder ber Beift ber Turniere und der Chevalerie, und man erkannte sogar gerichtlich auf Zweikampfe, wo der Ueberwundene als Miffethater behandelt und getobtet murbe. 2013 auch diefe gerichtliche Barbarei verschwunden mar, hatten doch in Frankreich die Duelle so überhand genommen, daß allein unter Beinrich IV. siebentaufend Edelleute bas Leben im 3weikampfe verloren. Das Concil zu Trient fette baher auf diese That den Kirchenbann (Sess. XXV, decr. 19.) und Ludwig XIV. die Todesstrafe. Da entstanden bie beimlichen, oder Beden- und Stubenkampfe (combattre à la mazza), die unruhmlicherweise noch unter uns als Berke der Finfternig bestehen. Unbezweifelt ift dem= nach der Duell der schmähliche Ueberrest eines alten Aberglaubens; er ift eben fo thoricht, und einer fich aufgeklart dunkenden Zeit eben so unwurdig, als die Drzdalien, die Probe des glühenden Eisens, die Kreutprobe, das Verbannen der bosen Geister, oder das Verbrennen der Heren. Kein Wohldenkender darf und wird sich erniedrigen, dieses Vorurtheil durch sein Beispiel fortzupflauzen.

- 2) Die Maxime, seine beleidigte Ehre durch einen Zweiskampf herzustellen, ist eine der unvernünftigsten, die sich denken läßt. Wenn sich zwei Damen aus Eiserssucht auf Pistolen herausfordern (Mémoires du duc de Richelieu, t. III, Paris 1829. p. 37 s.), so leuchtet das sofort ein. Die Vernunft will, daß der Beleidigte sür unschuldig erklärt und entschädigt, der Beleidiger aber zur Genugthung angehalten und gestraft werde; das ist der einzige Weg, das verletzte moralische Gleichzgewicht wiederherzustellen. Diese Zwecke werden aber keinesweges durch den Duell erreicht; denn
- a) erklart kein Vernünftiger den Beleidigten für unschulz dig, wenn er seinen Beleidiger, wie er wünscht, verzwundet, oder ersticht. Ehre und Unschuld beruhen ja nicht auf der Stärke der Faust, oder auf der Gewandtzheit, zu sechten, sondern auf Gründen und Thaten nach dem Ausspruche des gesunden Verstandes. Vielzmehr wird der Beleidigte, wenn er sich schlägt, erst schuldig vor Gott, der Welt und seinem eigenen Gezwissen. Wer daher schließen kann, weil ich unschulz dig beleidigt bin, muß ich meine Unschuld durch eine blutige Schuld rächen, der schließt wie ein Tiger, oder wie ein Hund aus Newfundland, aber nicht wie ein Mensch, der sich über blinde Naturtriebe erhez ben soll.
- b) Ist es nicht einmal gewiß, ob der Beleidiger im Waffenkampfe unterliegt. Oft, sehr oft siegt er, und die Genugthuung des Beleidigten ist Schmerz und neue Schande. Mordet aber der Beleidiger, wenn er ein guter Fechter ist, den Unschuldigen, den er miß-

handelt hat, so darf er nur noch den zweiten und dritzten erstechen, der an der Gerechtigkeit seiner Sache zweiselt, um es vor aller Welt zu beweisen, daß er der schuldloseste Mann sei. So wurde unter Ludwig XIII. von Frankreich der Marschall d'Uncre in einem Uebersalle getödtet; sein einziger Sohn forderte den Morder und blieb im Zweikampse (Vie de Marie de Medici. Paris 1774. t. I, p. 377 s.). Ein so widerssinniger Schluß kann nur von dem eingeräumt wersden, der die Faust höher stellt, als den Kopf, und den reißenden Wolf mehr achtet, als das friedliche Lamm. In der Maxime eines Duellanten ist demenach nicht die leiseste Spur der Vernunft zu finden.

3) Der Zweikampf ift ferner eine ungerechte Sandlung, der den gesellschaftlichen Vertrag in seinen Grundfesten erschüttert. Nach diesem Bertrage foll fich jeder Staats= burger, den Fall der Nothwehr ausgenommen, der eige= nen Gewalt enthalten; es foll Niemand, auch nicht in Ch= rensachen, sein eigener Richter seyn und am Wenigsten einen Spruch fällen, ber einen Mord zur Folge haben In einem wohlorganisirten Staate fann und barf sich Niemand von diesem Bersprechen ausschließen, nicht einmal der Inhaber der hochsten Gewalt und die Glieder seiner Kamilie; benn wenn der Udel, wenn Df= ficiere und Undere, welche die Minerva mit der Bellona verwechseln, sich auf Degen und Piftolen schlagen burfen, so muß es auch den jungen Raufleuten, Schauspielern, den Burgern, den Sandwerkern und Land: leuten gestattet fenn, die Ellen in Reulen und die Gi= cheln in Spieße zu verwandeln. Gin ganglicher Stillstand des Rechtes wird hievon die Folge seyn. Wo da= her weise Gesetzgeber und Nichter entscheiden, da muß überall der Verluft des Burgerrechtes als die naturliche Strafe bes Zweikampfes betrachtet werben.

- 4) Der Zweikampf ist auch eine unkluge Handlung, weil seine scheinbaren Vortheile bei Weitem von seinen Nachtheilen überwogen werden. Von der einen Seite die vielleicht gestillte Rachgierde und ein kleiner Nuhm bei gleichgesinnten Nausbolden, der von geringer Dauer ist. Von der anderen Seite Furcht des Todes, ein verstümmelter, oder entstellter Körper, eine gebrochene Freundschaft, oft Fluch der Eltern und Verwandten, Strase der Obrigkeit, Flucht, Elend, Unruhe des Gewissenst und nichteselten der Verlust des ganzen Lebenssglückes. Wer sich um diesen Preis schlagen will, muß auf jede vernünftige und ruhige Ansicht seiner Bestimmung und Wohlfahrt verzichtet haben.
- 5) Zulett ist der Duell auch unsittlich und irreligios als ein Ausbruch der Nachgierde und Gewaltthätigkeit; er verewigt die Feindschaft und verwandelt sie in todt-lichen Haß; er hindert die Verbreitung reiner und richtiger Begriffe von Ehre und personlichem Werth; er unterdrückt das Necht des Schwächeren und reicht dem übermüthigen Gladiator die Palme der Unschuld. Aus dem N. T. können folgende Stellen zum Beweise seiner Unsittlichkeit benutzt werden: Luk. VI, 29. Matth. XXVI, 52. Nom. XII, 14. 19.

Auf unbefangene Gemüther haben diese Gründe von jeher einen entscheidenden Einsluß gehabt. So trat am Pfingstefeste 1651 eine Gesellschaft wahrhaft edler Officiere zusammen und überreichte zu Paris in der Kapelle des Seminars von St. Sulpice dem Geistlichen eine Acte, in der sie mit Namensunterschrift allen Duellen seierlich entsagte (Rausset vie de Fénélon, Paris 1808. t. I, p. 9 s., 505 s.). Voltaire und Hennings haben Aussorderungen zum Duell öffentlich abgelehnt und dadurch ihre Gegner beschämt. Auch auf Academien sind Beispiele ähnlicher Art vorhanzden, so daß man, wenn nur die Gesetzgeber und Richter selbst nicht mehr geheime Besorderer dieses Frevels seyn werden,

allerdings hoffen darf, ihn mit der Zeit aus weise und gerecht regierten Staaten verschwinden zu sehen.

Voltaire de duels in s. essais sur les moeurs et l'ésprit des nations, chap. C. Rousseau nouvelle Héloise, lettr. LVII. Oeuvres de Louis XIV., Paris 1806, t. I, p. 12 s. Meiners historisches Magazin, Th. III, S. 10. 91 folg. Grotius de jure belli et pacis, lib. II, cap. 1. De Wette's Vorlesungen über die Sittensehre, Th. II, S. 295 f.

### §. 120.

Von der Verwegenheit und Verstümmelung des Körpers.

Eine Art mittelbaren Selbstmordes ist auch die Werwegenheit, die das Leben unbernsen in Gesfahr setzt, und die Verstümmelung des Körpers, die nicht in der Absicht, das Leben zu retten, sondern ans Feigheit, Schwärmerei, Nationalsütte und falscher Religiosität unternommen wird. Zene ist verwerslich wegen des Leichtsinnes, der Nengierde und Sitelseit, die sie veranlaßt; die se, anser der Unlanterfeit ihrer Beweggründe, wegen der genanen Wechselwirkung, in der die einzelnen Organe des Körpers stehen; beide aber sind unsittlich, weil der Werth des Lebens mit dem Zwecke dieser Handlungen in keinem Verhältnisse steht und sie folgelich auch im glücklichsten Falle dem Vorwurse der Thorheit nicht entgehen können.

Verwegenheit ist eine Ausartung der Tapferkeit und Kühnheit und besteht in einer Handlungsweise, die das Leben ohne Beruf und Pflicht der Gefahr preißzgiebt. Im N. T. bezeichnet sie das Wort παραβολένσα-θαι (Phil. II, 30.); daher die parabolani der Römer, die

man mit den Pestilentiariern der neueren Zeit vergleichen kann. Man ist nicht verwegen, sondern kuhn und tapser, wenn man a) der Gesahr in seinem Beruse trott. Christus sah seinen Tod vorher (Matth. XX, 17.) und ging dennoch nach Terusalem, weil ihn seine Pslicht als Lehrer und Menschenfreund dazu aufforderte; Luther war nicht verwegen, als er auf dem Neichstage zu Worms erschien, wo man ihm den Scheiterhausen drohend genug aus der Ferne zeigte. Ziethen bahnte sich im ersten schlessischen Kriege mit seinem Negimente, indem er sich an den Feind anschloß, durch ein kühnes Stratagem den Nückzug zu den Seinigen mitten durch das seindliche Lager; der Thurmdekster, der Arzt, der Seelsorger, tritt in seinem Beruse dem Tode oft genug in die Nähe und wagt das Leben für die Pslicht (Matth. X, 39.), gemäß der Vorschrift des Dichters (Invenal sat. VIII, 83 s.).

Summum crede nefas, animam praeferre pudori Et propter vitam viuendi perdere causas.

Man ift auch nicht verwegen, wenn man b) sich ber Gefahr hingiebt, um entweder noch einer großeren zu entgehen, ober Undere zu retten. Go befahl Nen auf dem Ruckjuge von Moskau seinem von Sunger und Kalte ermatteten Corps, da er sich von den Feinden abgeschnitten sah, plot: lich nach Smolenft umzukehren, wandte fich nach einigen Stunden in der Richtung eines beeisten Baches bem Dniepr zu, fand ihn nur halb zugefroren, fuhrte feine Goldaten über die fluthenden Gisluden (crevasses) und befreite durch diefe kuhne That, wenn schon mit ungeheurem Berlufte, doch sich und einige hunderte von der Gefangenschaft (Segur histoire de Napoléon et de la grande armée. Paris 1825. t. II, p. 297. s.) In bem Treffen zu Fehrbellin rettete ein treuer Stallmeifter Friedrich Wilhelm, ben großen Churfurften, deffen weißes Roß die feindlichen Schuten zum Bielpuncte gewählt hatten, durch Wechselung der Pferde, die ihm den Tod brachte (Pöllnitz mémoires de quatre souverains,

t. I, p. 91.). Wer sich in die Flammen oder Fluthen stürzt, einen Unglücklichen zu erhalten, solang Rettung möglich ift, handelt nicht verwegen, sondern heldenmuthig. Man f. altere Beispiele aus der Geschichte der romischen Proscriptionen in Freinsheims Supplem. ad Livii 1. CXX, c. 76. und neuere in Sintenis Elpizon, Th. II, S. 163, oder in den Ocuvres du Comte Alfred de Vigny, Bruxelles 1835. tom. I, p. 95 s. (Lofdung des Pulvermagazins zu Vincennes unter Ludwig XVIII.) Selbst c) die Berach: tung der Gefahr zur Beforderung guter und nublicher Bwede fann nicht immer Berwegenheit genannt werden. So steigt der Geolog in tiefe Sohlen und Abgrunde, der Archaolog erklimmt Obeliften und Pyramiden, der Freund der Erdfunde dringt in unbefannte gander ein, der fuhne Urat inoculirt sich die Pest, die gefaßte Zuversicht zu feinem Beilmittel zu erproben; fo sturzte sich der junge Seidlitz in der Rabe seines Konigs mit seinem Roffe von der Berliner Brude herab in die Spree, die Ehre seines Wortes und seis nes Berufes zu retten. Go erstieg Belmat aus Chamouny, angefeuert von Sauffure, im Mugust 1786, uber Glet: scher und Abgrunde, zuerft den Gipfel des Montblanc; vorhin war kein Mensch, keine Gemse, kein Udler, so weit vorgedrungen. Dann erst, wenn man unberufen, aus Borwit, Leichtfinn, Gitelfeit und Unbefonnenheit eine Gefahr aufsucht, die man vermeiden kann, fest man fich dem Borwurfe der Verwegenheit aus. Das ift der Kall, wenn der wilde Jager über Tiefen und Abgrunde fett, wenn der Aben: teurer gefährliche Ruinen ohne Plan und Vorsicht erklimmt, wenn sich der Landmann auf die außersten Zweige eines ho= hen Stammes wagt, wenn der Badende die Tiefen eines reißenden Stromes auffucht, wo ihn auch die Schwimmkunft nicht gegen die Gefahr eines plotlichen Krampfes (Dar-win-Girtanner, B. II, S. 27.) schütt. Auf den Hohen von Baimy feste fich Gothe im September 1792 den Rugeln der Feinde aus, um die Symptome des Kanonenfiebers zu beobachten, und gestand in der Folge felbst, es sei

bas jugendliche Verwegenheit gewesen (Hus meinem Leben, 2te Abth. Th. V., Stuttgart 1822. S. 110). Much die spanischen Stiergefechte, welchen immer ein Beiftlicher beiwohnt, dem sterbenden Matador den Troft der Reli= gion darzubieten, find eben fo graufame, als verwegene Rampfe, in welchen bas Leben Der Menschen und Thiere großer Gefahr ohne sittliche 3mede preisgegeben wird (Scenes de la vie Espagnole par Mad. la duchesse d'Abrantes, Bruxelles et Leipzig 1836. t. I, p. 211 s.). Miß= lingen alle biefe Sandlungen, fo ift der Berungludte von bem Borwurfe eines indirecten Gelbstmordes nicht freizusprechen, weil kein Verhaltniß zwischen bem 3mede statt sindet, ben er sich ohne sittlichen Gewinn fur sein Inneres vorfetzte, und zwischen bem zu befürchtenden Berlufte feines Lebens. Er verrath dadurch eine unbesonnene Geringschatzung dieses himmlischen, ihm zu seiner sittlichen Beredelung anvertrau= ten Geschenkes, das in der heil. Schrift ausdrücklich verboten ist (Psalm CIX, 6. Sirach III, 27.).

Dieher ift auch die Berftummelung des Rorpers durch den Berluft und die Entstellung einzelner Glieder zu rechnen, die zur Erhaltung, oder doch zur Burde der mensch= lichen Geftalt gehören. Bei ben Romern geschah bas haufig aus Feigheit, um sich bem Rriegsbienste bes Baterlandes zu entziehen (sacramenti detrectandi causa) und wurde mit Chrlosigkeit und Verlust der burgerlichen Freiheit bestraft. Wilde Bolfer durchbohren sich die Nase, oder schneiden sich einzelne Finger ab, um als wurdige Genossen ihrer Kaste zu erscheinen. Im A. T. wird der uralten Sitte der Beschneidung als eines gottlichen Gebotes gedacht (1. Mof. XVII, 14.), jedoch ohne 3weifel nur als eines mittelbaren und zulaffenden, weil es sonft im N. E. nicht als unnut und unzwedmäßig hatte aufgehoben werden konnen (Gal. V, 3 f.). In der That hat sich auch der Kaiser Hadrian für ermächtigt gehalten, den Juden die Beschneidung durch ein Staatsgesetz zu verbieten (Judaei vetabantur mutilare genitalia. Ael. Spartiani Hadrianus c. XIV.), und bei fort-

schreitender sittlicher Cultur der Nation läßt sich die Wieder= holung dieses Berbotes ohne alle Berletzung mahrer Religio: fitat erwarten. Ueber die wesentliche Berftummelung ber Beschlechtstheile, die Moses nicht einmal bei den Thieren ge= stattete (3. Mos. XXII, 24.), scheint das A. T. viel strengere Grundfate aufzustellen, als bas n., welches biefer Ent= mannung ohne Mißbilligung gedenkt (Matth. XIX, 12.) Aber die gebornen Eunuchen, von welchen in diefer Stelle bie Rede ift, sind zuverlässig nur Impotente (ἄργοι προς τὰ ἀφροδίσια, frigidi, wie סרום auch in ber Mischnah vorkommt': השם cap. V, §. 9.); die damals in Megypten, Mrabien, Syrien und felbst an dem Sofe bes Berodes herrschende Sitte, Spadonen fur den Dienst der Palafte zu erziehen (Josephi antig., l. X, c. II. §. 2.), wird von Jesu feines: weges gebilligt, und die Eunuchen bes himmelreiches, welche nun folgen, find Manner, die aus Liebe zu den Wiffen= schaften und zur Religion, freiwillig, obschon ohne Berletzung des Korpers, auf die Befriedigung des Geschlechtstriebes Bergicht leisteten, wie bas von mehreren Beifen jener Beit und von dem erhabenen Stifter des Chriftenthums felbst ge= schah. Nach einer alten Sage (Epiphanii haeres. LXIV. §. 2.) foll zwar Drigines in einem Unfalle frommer Schwarmerei eine folche Gewaltthätigkeit mit sich vorgenommen haben; auch bleibt noch die Stelle übrig, wo Paulus den Berolben ber Beschneidung ein gangliches Ubschneiden ber Beschlechtstheile (anoxóportal Gal. V, 12.) anzurathen scheint, was nach Diodor von Sicilien (l. III, c. 31.) die arabi= schen Troglodyten allerdings in gewissen Fällen zu thun pflegten. Aber wie ftark und sprechend auch dieses Wort des Eifers seyn mag, so ist es doch in keinem Falle eigent= lich zu verstehen, sondern druckt nur den Unwillen des Upostels gegen die Zudringlichkeit hyperorthodorer Rabbinen aus. Dennoch findet sich bei Speut in Oberagypten ein von foptischen Christen bewohnter Ort, wo die Entmannung ber Schwarzen von den Priestern methodisch behandelt wird. Sie erfolgt im achten Sahre, und von hunderten fter-

ben in der Regel sechs. Die geheilten Knaben werben verkauft, oder an den Pascha als Tribut abgeliefert (L'Egypte et la Turquie par M. de Cadalvéne et Breuvéry, Paris 1836. t. I, p. 262 s.). Auch in Italien wird abnlicher Frevel begunftigt. Da der Geschlechtstrieb mit dem Lebenstriebe, und diefer wieder mit der Kraft des Willens in genauer Berbindung fteht; fo ift die Entmannung als eine Gunde gegen die Menschheit und gegen die moralische Perfonlichkeit bes Verstummelten doppelt tadelnswerth, und man muß es baher driftlichen Behörden jum gerechten Vorwurfe machen, daß sie durch Unstellung dieser Unglücklichen in den Kapellen, ober bei dem offentlichen Kirchengesange zur Erhaltung und Fortpflanzung biefer Graufamkeit beitragen und den drift= lichen Cultus entweihen. Unter ben Indianern des nordli= den Umerica findet fich eine Caste ber Flachkopfe, bei welchen den Kindern nach der Geburt der Ropf so sehr ab= geplattet wird, daß er "über ben Mugen felten mehr, als ei= nen Zoll hoch ift und feine naturliche Rundung niemals wiedergewinnt (Maltens neueste Weltkunde, Jahrg. 1832. Th. III, S. 183.)". Das Ausreißen gefunder Bahne, um fremdem Mangel zu Sulfe zu kommen, haben felbst berühmte Merzte als schadlich verworfen (Richters System der Chi= rurgie, B. IV, S. 141.). Ginige haben auch bas Abschnei= ben ber Haare und Locken, ja sogar bas Bescheeren ber Barte verboten, weil dadurch der Natur im Laufe der zu oft wiederholten Reproduction die Nervenkraft entzogen und ein gewiffer Stumpffinn bes Berftandes befordert werde, den man bei unbeschorenen Nationen nicht finden foll (Su= felands Journal der praktischen Seilkunde, B. XVI, St. 3. S. 86 f.). Das fann aber, wie Geschichte und Erfah. rung lehrt, nur von dem Migbrauche bes Haarabschneidens und der Depilation, in Verbindung mit anderen Sand= lungen ber Beichlichkeit gelten, weil man fonst auch die Nagel nicht verfurzen, fondern fie ju Rlauen gestalten mußte. Das heißt Mucken seigen (Matth. XXIII, 24.) und sich ben Weg des Lebens mit Fußangeln der Pflicht bestreuen. Da

indessen in dem menschlichen Körper auch der kleinste Theil ein Gegenstand der göttlichen Vorsehung (Matth. X, 29.) und seine Function in der Wechselwirkung der übrigen zur Erhaltung des Ganzen mehr oder weniger nothwendig ist; so müssen auch die oben angeführten Handlungen aus den schon beigebrachten Gründen gemißbilligt und nur dann als zulässig erachtet werden, wenn ein drohendes Uebel die Aufopferung des einzelnen Gliedes zur Nettung des Lebens nötthig macht. Furchtsam haben sonst Fieberkranke ihre Zusslucht zu dem Gebrauche von Arsenik genommen (Gmelins Neise durch Sibirien, Th. I, S. 459 f.), das ihnen, obsichon als ein verzweiseltes Mittel, nun selbst von weisen Aerzten gereicht wird.

Michaelis Moral, Th. I, S. 325. Voltaire dictionnaire philosophique unter inoculation. Chénier recherches historiques sur les Maures. Paris 1787. tom. III, p. 182 s., wosich über den Ursprung und die ersten Versuche der Blatternimpsung auch für den Sittenlehrer wichtige Nachrichten sinden.

### §. 121.

Bermahrungsregeln gegen ben Selbstmorb.

Die Nichtachtung des Lebens, von der nur ein Schritt zur Selbstentleibung ist, deutet überall auf Fehler der Staatsverfassung, der Erziehung und der sittlichen Bildung hin und muß daher schon frühe durch religiöse Grundsätze vertilgt werden. Wiedersholte Betrachtungen über den Werth des Lebens, Bewahrung eines reinen Gewissens, Aufmerksamkeit auf den sittlichen Gewinn der Leiden, der feste Entschluß, dem Zufall nichts zu überlassen, wo man seiner mächtig werden kanu, und die schnelle Ueberwindung der ersten-Regung

des Lebensüberdrusses können hier als heilsame Verwahrungslehren empsohlen werden.

Bersuchungen zum Selbstmorde kommen gemeiniglich dann erst zur Ausschhrung, wenn sie lang in der Seele gepstlegt und unterhalten worden sind. Es ist daher klug und weise, sich schon frühe gegen sie zu wafnen, da wohl nicht leicht ein Mensch so glücklich ist, daß er nicht zuweilen seines Daseyns überdrüssig werden sollte. Darum lerne Jeder

- 1) fein Leben als einen fichtbaren Beweis ber über ihn waltenden Borfehung betrachten. Unfer forperlicher Organism ift ein harmonisches Busammen= wirken ber mannigfachsten Krafte, die nur eine bobere Macht und Beisheit erhalten, leiten und jum Fortbefteben unferes Lebens vereinigen fann. Jeder Schlag unseres Bergens, jede Bewegung unferer Pulfe hangt von dem Ginfluffe einer boberen Bewalt ab; die fleinste Beranderung in unferem Bergen, in unferem Gehirn, in unserem Nervensusteme murbe vollkommen binreichen, unferem sinnlichen Dafenn ein Ende zu machen. Ift nun aber Gottes Weisheit wirksam in ber Erhaltung meines Lebens, fo muß fie auch wirksam in der Leitung meines Schickfals fenn. Der mir bas hohere Geschenk bes Lebens verleiht, wird mir auch bie nothigen Guter beffelben nicht verfagen (Matth. VI, 27.). Ich fann mein Leben nicht zerstoren, ohne undankbar und ein Frevler zu seyn.
- 2) Er erhalte sein Gewissen rein von den Vorz würfen des Unrechts (Hiob XXVII, 6.). Schmerz zen des Körpers und äußeres Unglück allein beugen den Menschen noch nicht; bei einem reinen Gewissen hat er immer noch Kraft und Muth, den Schlägen des Schicksals zu widerstehen (2. Kor. IV, 8.). Hat er sich aber durch seine Handlungen von Gott entfernt; weiß er sich der Untreue, der Unredlichkeit, eines geheimen Verbrechens schuldig; hat er namentlich in schnöder Wolz

lust seine besten Kräfte aufgezehrt, dann bricht die Schwermuth über ihn ein, wie ein mächtiger Feind; dann geht dem beschränkten Gemüthe jeder Stern der Zukunft unter, dann kämpsen Ehrgeitz und Schwachheit in der Seele und bringen den Unglücklichen zur Verzweissung. Wer hingegen reines Herzens ist, darf nur eine gute That vollenden, er darf nur einem Urmen beisstehen, einem Freunde die Hand reichen, einen Blick zum Himmel richten, um sich wieder mit dem Schicksale auszuschnen; nur der, welcher den Sinn für Pflicht und Tugend verloren hat, ist fähig, sich selbst zu morden. Eben so oft überdenke er

3) ben großen Gewinn ber Leiden und Biberwartigkeiten fur feinen Geift. Barft bu nur gum Genuffe ber Außenwelt vorhanden, so mußte es dir frei= lich schmerzlich senn, beine Jugendzeit zu vertrauern, beinem Bergnugen zu entfagen und bei beiner Sinfalligkeit wenig leisten und wirken zu konnen. Uber als vernünftiges Wefen bift bu zunachst fur bich felbst und Bur sittlichen Beredelung beines Inneren vorhanden (Ephef. III, 16.). Darum find Leiden und Unfalle fur dich von hohem Werthe; sie reißen dich von der Außen= welt los; sie erhohen beine innere Freiheit und ofnen bir ein weites Feld zu ben herrlichsten Tugenden; sie wecken beinen Muth bei bem Gedanken, daß auch schmerzliche Prufungen genau auf beine Rraft und Perfonlichkeit brrechnet sind (1. Kor. X, 13.); sie knupfen bich naher an Gott und an den Himmel (Rom. VIII, 18.). Durch Traurigkeit wird bas Berg gebessert (Pred. Salom. VII, 4.) und das Vertrauen auf Gottes Beistand und Bulfe geweckt (Pfalm XLII, 12.). Ginnliches Wohlseyn und sittliche Unreife gehen oft genug Hand in Sand (Pfalm LXXIII, 3.), mahrend ber Beffere leidet und buldet, um noch besser und dadurch der bleibenden Freude murdig zu werden (Bebr. XII, 6.). 4) Er suche überall, wo er es vermag, ben Bufall

zu beherrschen, um nicht als ein Opfer der Unvorsich= tigkeit, ober Berwegenheit zu fallen. Der Leichtsinnige spielt mit bem Feuergewehre, sucht im Ungewitter ben Schutz eines hoben Baumes, erklimmt ein schroffes, verwittertes Gemauer, schlaft am Ufer eines tiefen Stromes, ober am Rande eines Abgrundes ein, mischt sich in das Gedränge des Bolks, achtet auf Warnungszeichen in ben Strafen und Fluffen nicht, weil er auf einen gludlichen Bufall rechnet. Ungablige Menschen haben burch biefe Unbesonnenheit das Leben verloren und sind mittelbar ihre ei= gene Morder geworden. Diefer Gedankenlosigkeit zu begeg= nen, ist Pflicht fur jeden weisen Menschen; Sicherheit und Mangel an Vorsicht in bem Rathe eines Felbherrn hat oft die zahlreichsten Beere zu Grunde gerichtet; wer sich ohne Noth in Gefahr begiebt, ber wird ein Opfer berfelben (Gir. III, 27.), wer aber Alles mit Beisheit berechnet, der wird entrinnen (Sprichw. XXVIII, 26.). Dabei begegne Jeber

5) ichon dem ersten Gefühle des Lebensüber= bruffes mit Muth und Entschloffenheit. Diemand wird ploglich ein Beiliger und mit einem Male ein Selbstmorder. Siob munschte sich ben Tod (VII, 15 f.) und wurde ihn vielleicht gefucht haben, wenn ihn ber Troft seiner Freunde und Gott felbst nicht gerettet hatte. Paulus hingegen weist schon ben sich regenden Bunsch eines fruhen Todes durch den Gedanken an feine Pflicht zurud (Phil. I, 23 f.). Man muß leben und gern leben, folang es Gott gefällt; ber Tob fommt noch immer fruber, als wir es ahnen. Senbet ihn Gott, so erwarte man ihn mit Hofnung und Bertrauen (2. Tim. IV, 7.); beschleunigt man ihn aber felbst, so begleitet ihn immer Furcht und Schrecken (Pfalm CXXXIX, 7.). Es ift baber Pflicht, schon ben ersten Gebanken an die Berletzung bes Lebens mit Un= willen und Abscheu zuruckzuweisen, daß Glaube und

Bertrauen obsiege und die Gebuld erzeuge, welche edler ift, als falsche Seelengroße (Spruchw. XVI, 32.).

Rach dem Borfchlage eines oben (&. 118 am Ende) ge= nannten Schriftstellers muß noch in Erwägung kommen, ob nicht, zu Berhutung ber in Frankreich fo haufigen Selbstmorde, die kanonische Strafe eines unehrli: den Begrabniffes gegen die Leichname der Ent= leibten wieder einzuführen fei? Es ift vielleicht munschenswerth, daß manche Regierungen bier aus einer Indoleng herausgehen mogen, die der Erhaltung des Staates gefährlich ist. Auch treten, wenn es ehrliche und ehrenvolle Begrabnisse giebt, gewiß Falle ein, wo der Scheidende bas Recht auf sie verwirkt. Es liegt ferner in bem Ginne bes Bolfes, welches verbrecherischen Selbstmordern eine Rubestatte neben den Seinigen verweigert, etwas Ehrwurdiges (cri de la nature), bem man etwas Rlugeres, als blinde Policeigewalt entgegen setzen follte. In jedem Falle sollte sich die Kirche das Recht nicht nehmen lassen, hier Mißbilligung, Schmerz und Wehmuth mit erster Warnung auszudrücken. Dennoch mußte hier vor Allem Schuld und Unschuld in einem frengen Tobtengerichte ausgemittelt werden, bamit der Kranke und Unglückliche nicht, wie der Bosewicht, noch an seinem Grabe beschimpft werde. Unter dieser Be-- dingung aber wurde an der Wirksamkeit dieser, oder einer abnlichen Maagregel, nicht zu zweifeln fenn.

Luthers zwei Trostschreiben an einen schwermuthigen Hauptmann (Werke Th. X. S. 2050 f. nach Walch): 301= likofers zwei Predigten über den Werth des Lebens und ber Gesundheit, in f. Predd. über die Burde des Menschen. Leipzig 1784. B. I. S. 73 ff. Wie unwurdig es fei, seine Leiden durch einen freiwilligen Tod zu endigen: in m. Religionsvortragen über die wichtigsten Gegenstände ber Glaubens: und Sittenlehre. Erlangen 1803. 2te Musg. B. I. S. 91 ff.

#### §. 122.

## Bon ber Mäßigkeit.

Positiv hängt die Erhaltung des Lebens (§. 117.) vorzugsweise von der Mäßigkeit und Nebung unserer körperlichen Kräfte ab. Die Mäßigkeit, oder Weisheit in der Verwaltung der Lebenskraft besieht, soweit sie sich auf unseren Organism bezieht, in der Frugalität, geregelten Thätigkeit, und vernünftigen Leitung des Geschlechtstriebes. Sie ist eine nothwendige Beschlaung unserer Vollkommenheit, unserer Tusgend und unseres Lebensglückes und wird durch die Beispiele der edelsten Menschen, so wie durch die bestimmtesten Gebote der heiligen Schrift empsohlen.

Der Kanon ber positiven Gelbstpflicht in Rücksicht bes Lebens lautet alfo: erhalte nicht nur die Summe ber dir verliehenen Lebenskräfte, soweit du es ver= magft, fondern fuche fie auch zu vermehren und ju erhöhen. Dieses Gefetz umfaßt zwei Punkte, die Ma = sigkeit und körperliche Uebung. Verlängern kann zwar der Mensch sein Leben nicht an sich, weil ihm nach einem hoheren Weltplane nur eine bestimmte Bahl von Tagen zu= gemeffen, folglich auch in ber ihm unbekannten Dronung ber Bukunft auch sein Ende schon unwiderruflich bestimmt ift (Pfalm CXXXIX, 16. Matth. VI, 25.); aber er vermag bas boch relativ, in Beziehung auf fein Gefühl und feine hofnung, welcher Natur und Gelbstliebe fehr ferne Grenzen gefetzt hat, und nach diefer subjectiven Unsicht bes Lebens hat er auch lediglich die Pflicht der Selbsterhaltung ju bemeffen (Sufelands Runft, bas menschliche Leben gu verlängern. Jena 1805.) Die hier so wichtige Tugend ber

Mäßigkeit kann nun in einem doppelten Sinne gewommen werden; einmal im Allgemeinen als besonnener Gebrauch aller unserer Kräfte (σωφροσύνη), oder als die Kunst, in allen Dingen, auch in Worten (γλώσσης κρατεῖν, nach Anacharsis bei dem Diogen. Laert. I. 8. 5.), Maaß und Biel zu halten; dann aber, in besonderer Beziehung auf das sinnliche Leben, als weise Verwaltung unserer organischen Kräfte (temperantia), von welcher hier auseschließend die Rede ist. Nach dieser Beschränkung des Bezgriffes rechnen wir aber zu ihr

1) die Frugalität, oder weise Ordnung in dem Genusse der Nahrungsmittel, sowohl der Speisen, als Ge-

tranke. Der Bernunftige nimmt

a) von beiden nicht mehr zu sich, als er bedarf, seine Lebenskraft zu unterstüten und fie weiter auszubilden. Undere Menschen leben, um zu effen, ich aber effe, um zu leben, lehrt Sofrates (Diogen. Laert. l. II, 5. 16.). Maag und Beit des Genuffes für jeden Einzelnen zu bestimmen, ist zwar nicht moglich, weil hier vieles von dem Ginfluffe tes Klima's, Temperamentes, bes Alters, Berufes und der Bewohnheit abhangt. Die nordlichen Bolfer effen ftarfer, als die sudlichen, die Ruffen ungemeffener, als die Italiener. Marimin ber Thracier af taglich vierzig Pfunde Fleisch und trank bazu einen capitolinischen Gimer Wein, ohne fich, wie er meinte, bei feinem ungeheuren Korperbaue zu übernehmen (Capitolini Maximinus c. 4.); Renaud, Erzbischof zu Bourges, im sechszehnten Sahrhundert, hatte ein so heißes Blut, daß er nur zwei Stunden schlief, aber achtmal bes Tages eine Mahlzeit zu sich nahm, ohne sich zu überladen (Collection des mémoires particuliers relatifs à l'histoire de France. Paris 1789. t. LIII. p. 240. f.). Der Deftreicher laßt sich's gefallen, viermal des Tages bei einer wohlbesetzten Tafel glucklich zu senn, mahrend ber Sachse oft nur einmal, wie Friedrich ber Große

und Kant, sich mit einer, oder doch nur wenigen Schüsseln begnügt. Die allgemeine Regel bleibt das her nur diese, die Nahrungsmittel wie die Lust und die Arzneien, zur Restauration, aber nicht zur Unterstrückung und Zerstörung der organischen Kräste zu genießen (ut resiciantur vires, non opprimantur. Cicero de senectute c. XI.) und, was die Zeit des Genusses betrift, die Ordnung der Natur immer höher zu stelzten, als die Unsitte der späten Tafelsreuden. Dem gesunden Appetite läßt ein großer Arzt der Vorzeit noch mehr Necht widersahren, als die Moral (bis die potius, quam semel capere cibum et semper quamplurimum prodest sano. Celsus de medicina lib. I, c. 1.). Bei diesem Genusse nimmt der Weise

b) zuerst Rucksicht auf die Beilfamkeit ber Rah= rungsmittel und bann erst auf ihren Bohlge= fchmack. Muf bie Schmadhaftigkeit ber Speisen und Getrante zu achten und fie in Rechnung zu bringen, ist zwar keinesweges unvernünftig; benn dazu hat der Mensch feinere Organe bes Geruchs und Geschmacks erhalten, und die Erde mit allen ihren Fruchten und Erzeugnissen ift ihm zinsbar (Pfalm VIII, 7.). war baber ohne Zweifel eine anastliche Thorheit bes frommen Pafcal, daß er in feinen letten Sahren die Speisen nicht mehr fauete, sondern verschlang, um nicht burch Leckerhaftigkeit zu fundigen. Nur Barbaren effen Wurzeln und robes Fleisch, mabrend dumme und faule Bolker nicht einmal jagen und fischen mogen, ihren Unterhalt herbeizuschaffen. Go verzehrt ber Dtomate am Dronoko gaben Letten, aus bem er im Win= ter Rugeln dreht, die er am schwachen Feuer bratet, bis zum Gewichte eines Pfundes, und das unter einem Simmelsftriche, wo ber mittelmäßigste Fleiß die herrlichsten Fruchte erzeugen wurde (von Sumboldts Unsichten ber Natur. Tubingen 1808. B. I. S. 142 f.). Die Gaumenluft ift baber nicht unwichtig fur Indu:

strie, Cultur und Handel, und, wenn sie sündigt, so wird sie von dem gerechten Fiscus durch strenge und goldne Gesetze gestraft und in Schranken erhalten. Aber dieser Nervenkizel darf doch nur ein untergeordeneter Antried zum Genusse der Nahrungsmittel seyn. Es kann Fälle geben, wo man sich auf die einsachste Kost beschränken und mit den Thieren des Feldes aus einer Quelle schöpfen muß, um sein Leben nicht zu verkürzen, oder es durch künstliche Reize zu schwächen und in ein beständiges Siechthum zu verwandeln. Der Begrif der Mäßigkeit umfaßt aber auch

- 2) eine wohlbemeffene Thatigkeit in allen Arbeiten und Geschäften. Das Leben selbst ift Bewegung; jeder Schlag bes Bergens bringt dem Menschen neuen Impuls zur Geschäftigkeit, von ber die Erhaltung fei= nes forperlichen Wohlseyns abhängt. Uber biese Tha: tigkeit muß abgemessen senn, sowohl extensiv in Ruckficht auf ben Umfang ber Arbeit, als intenfiv in Beziehung auf die nothige Seelenruhe. Go zerftort ber Landmann, der Handwerker und der Runftler feine Gefundheit oft durch die zu beharrliche Unstrengung seines Korpers, wenn er ihm nicht die nothige Zeit der Ruhe und bes Schlafes gestattet. So schwächt sich ber Dichter, ber Gelehrte und Geschaftsmann haufig durch eine überreifte, eraltirte, von der Begeifterung, dem Chrgeite, dem Drange von Arbeiten aus der normalen Bewe= gung gebrachte Thatigkeit, welcher bann Ermattung, Schwäche, ein fruhes Ulter, ober ein beschleunigter Tod folgt. Endlich ist
- 3) zur Mäßigkeit auch die Beherrschung des Geschlechtstrietes (\*20areiv two disolwr. Unacharsis), namentlich in Rücksicht der stummen Sunden, wo sich der Mensch zum Gegenstande der Geschlechtslust macht (quaerit se natura, nec invenit), zu rechnen. Da aber diese Handlung noch als Verletzung einer Nächsten:

pflicht zu betrachten ist; so wird unten von ihr besonders die Rede seyn.

Die Mäßigkeit im vollen Umfange bes Wortes ist eine

sehr wichtige Pflicht, benn es hangt von ihr

1) die Vollkommenheit des Menschen ab. Erkann bas, mas er bem Geifte und Korper nach werden foll, nur durch die Entwickelung feiner Rrafte werden; biefe wird unmittelbar burch Magigfeit befordert. Der Drganifm erhalt durch sie feine volle Starke; der Beift ift immer frei und heiter; die Reigungen und Leidenschaf= ten bleiben in dem gehörigen Gleichgewichte mit der Vernunft. Go erzählt der Florentiner Cornaro, habe nicht nur seine zerruttete Gesundheit burch eine strenge und abgemeffene Lebensweise wieder bergestellt, fondern sei auch seit dieser Zeit frei von den Sturmen jener heftigen Begierden und Leidenschaften gewesen, bie ihn vorhin zu vielen Thorheiten verleitet hatten. ein Baum, eine Pflanze nur dann volle Bluthe und Schonheit gewinnt, wenn sie gleichformig gewartet und gepflegt wird; so kann auch der Mensch nur durch ein bestimmtes Maag ber Nahrung, Bewegung und lebung jene Gefundheit des Geistes und Korpers erhalten, welche bie Bedingung seiner Bollkommenheit ift.

2) Mit der Mäßigkeit steht zugleich die Tugend des Menschen in genauer Wechselwirkung. Wer sich eines hellen und klaren Bewußtseyns, einer ruhigen Seelenzstimmung und einer gleichsörmigen Erregung seiner Kräfte erfreuet, der ist auch für die Erkeuntniß der Wahrheit und seiner Pflicht empfänglich, gegen die Täuschungen der Einbildungsfraft und des sinnlichen Scheins gesischert, also in der Stimmung, wo es ihm leicht wird, sich die Einheit des sittlichen Lebens zu erhalten, auf welcher die Würde des Menschen und sein höchstes Glück beruht. Wer den Zusammenhang dieses geistigen Lezbens täglich zerreißt und wieder von Neuem anknüpft, der kann auch nie weise, nie vollkommen und glücklich

werben. Das ist aber unvermeidlich der Fall bei jedem Unmäßigen, weil bei ihm Ueberreitung und Betäubung beständig wiederkehren; Ueberspannung, Miedergeschlagen: beit wechseln unaufhörlich in feiner Seele; er ift heftig, zornig, gewaltthatig, wolluftig, verstimmt und schwer= muthig; und was das Traurigste ift, er erschwert sich durch die Folgen seiner Sunde sogar die Möglichkeit der Besserung, weil er bei der Erschopfung seiner Rrafte zu immer ftarkeren Reigen fortschreiten muß, seinen bebenden Nerven eine neue Spannung zu verschaffen. Diese psychologische Schwierigkeit, sich zu bessern, die bei bem Trunkenbolde und Onaniten mit jedem Tage wachst und stufenweise bis zur Unmöglichkeit, der Gunde zu entsagen, ber relativen wenigstens, fortschreitet, ift un: ter allen Früchten der Unmäßigkeit die verderblichste und stellt wieder als Gegensatz die Folgen ber Mäßigkeit in das herrlichste Licht. Wer kann nur die forperlichen und fittlichen Folgen eines uppigen Gaftmales berechnen, wenn seine verführerischen Reite nicht von der Bernunft beherrscht werden! Denn begreiflich muß diese Tugend 3) auch das mahre Lebensgluck des Menschen sowohl durch die Erreichung eines hohen Alters, als durch die innere Empfanglichkeit bes Gemuthes fur die Freuden des Lebens befordern. Masinissa, außerst gemessen in feiner Lebensweise, jog noch im neunzigsten Sahre als ein muthvoller und fraftiger Greis gegen die Rarthager Bu Relde; Paul, der Eremite des britten Sahrhunderts, wohnte vom fechzehnten bis zum hundert und dreizehn= ten Jahre in einer Grotte, wo er sich von Datteln und Baffer nahrte; die Sindus leben nach Perrin darum lang und heiter, weil sie fast ausschließend nur Reis und Pflanzenkost genießen; bie Trappisten miffen nichts von hitigen und epidemischen Krankheiten und sterben fast immer eines spaten und leichten Todes mit vollem Bewußtsenn bis auf den letten Augenblick (Mémoires de Mad. Genlis t. III. p. 228.); die weisesten Menschen aller Zeiten, wie Cyrus, Julian, Friedrich der Große, Kant u. A., waren Freunde der Mäßigkeit. Das Alter der Meisten ist nur darum so freudenleer, weil sie das Vergnügen im zwanzigsten Jahre tödten, im dreißigsten vollgenießen, im vierzigsten erst anfangen, mit ihm hauszuhalten, im funfzigsten es suchen und im sechzigsten es schmerzlich vermissen (Dutens mémoires d'un voyageur, qui se repose. Paris 1806. t. I. p. 353.).

4) Die Mäßigkeit wird uns auch in der Schrift und namentlich durch das Beispiel Jesu und der Apostel dringend empfohlen (Sirach XXXVII, 34. XXXI, 32. Rom. XIII, 13. 2. Petr. I, 6.).

Luciani macrobii in den opp. tom. VIII. S. 114 s. ed. Bipont. Hufeland a. a. D. Marsil. Ficinus de studiosorum sanitate tuenda, seu de vita producenda libr. III. in s. opp. Paris 1641. t. I. p. 482. s. Cornaro's Vorsstellung von dem Nuhen eines nüchternen und mäßigen Lesbens. 1796. Schröter, das Alter und das untrügliche Mittel, alt zu werden. Weimar 1803.

### §. 123.

## Die Unmaßigkeit.

Der Gegensatz dieser Tugend ist die Unmässigkeit, oder Ueberreitung der Lebenskraft, sowohl im Genusse der Nahrungsmittel, als durch zu große Anstrengung der Kräfte des Geistes und Körpers, und eine unbemessene Bestiedigung des Geschlechtstriebes. Dieses in allen seinen Gestalten die Menschheit entehrende Laster ist die Duelle vieler Krankheiten und Sünden, das Grab aller sittlichen Cultur und mit den Grundsätzen des Christen auf seine Weise zu

vereinigen. Ze größer und allgemeiner aber die Versuchungen zu dieser Sünde sind, desto nöthiger ist es, ihnen durch eine weise Erziehung, eine gemessene Diät, bestimmte Ordnung in Geschäften und sittliche Ansichten von dem Werthe der Geschlechtsfraft zu begegnen.

Unmäßigkeit (intemperantia) ist die Thorheit in ber Berwaltung der uns anvertrauten Lebensfraft, oder bas Sturmen in unsere organische Natur, weil man fich mehr körperliche Rrafte zutrauet, als man wirklich besitzt. Bu= nachst geschieht bas a) burch Gefräßigkeit (vorucitas, ingluvies), wenn man die Speisen ohne Auswahl, in unverhältnismäßiger Quantität und aus bloger Leckerhaf: tigkeit und Lufternheit genießt. Die Musmahl ber Speifen machte bei den alten Aegyptern, Hebraern (3. Mof. XI, 2 f.), bei den Hindus, und macht noch jest bei einem Theile der Christen einen Gegenstand der Religionstehre aus, über den uns zwar Jesus und die Apostel (Matth. XV, 17.) eine größere Freiheit gestatten, ber aber boch biatetisch und bisciplinarisch nicht übersehen, oder gar verachtet werden darf. Jedem Bolke find die Fruchte und Erzeugniffe feines Landes auch die ersprießlichsten und heilfamften; ausländische Gewürze und Speisen haben in der Regel einen klimatischen Reit, der unserem Organism nicht vollkommen zusagt; der zu haufige und durch Pflanzenkoft seiner Scharfe nicht ent= bundene Fleischgenuß wirkt durch zu große Blutanhäufung nachtheilig auf den Korper und Geift, wie das Beispiel der Rleischer und ihrer wohlgenahrten Familien lehrt; und jeder einzelne Mensch ift wieder durch seine Constitution und Complerion an einen besondern Kreis von Nahrungsmitteln gewiesen, aus dem er, von seinem Instincte geleitet, nicht leicht heraustreten follte. Den mosaischen Speiseverboten, wie schwer auch nun ihre Nomenclatur zu entziffern seyn mag, ware babernach Spencer, Bochart und Michaelis gar wohl eine neue und zeitgemäße Bearbeitung zu wunschen.

unverhaltnißmäßige Quantitat des Speisegenusses erlautert man in der Regel nur durch auffallende Beispiele, wie, wenn Bopiscus erzählt (Aurelianus c. 50), ein bekannter Bielfreffer habe vor dem Raiser Aurelian ein wildes Schwein, ein junges Schwein, einen Hammel, hundert rb: mische Brote und einen Eimer Wein zu sich genommen; oder wenn wir von den Kirgisen lesen, der Mann von ge= fundem Uppetite verzehre in einer Mahlzeit ein Schaaf, deffen Fettschwanz allein zwanzig Pfunde wiegt. Es giebt aber auch unter uns Deutschen der Kirgifen viele, und die Zahl der Mahlzeiten, wo jeder Ginzelne über bas rechte Maaß des Tafelgenuffes hinausgeht, ift viel größer, als ber, wo er gefattigt und geftartt zu feiner Urbeit gurucktehrt. Durch große Lederhaftigkeit (gourmandise) zeichneten sich bekanntlich die Romer aus (Macrobii saturnal. 1 II. c. 9.), die mit dem Wohlgeschmacke der Zubereitung auch die &usternheit bes Gaumens verbanden und die kaum genoffene Mahlzeit gewaltsam ausstießen, um wiederholt von Neuem ju speisen. Sie kamen hier mit den Ramschadalen und Californiern überein, von welchen Begert melbet, daß fie gebratenes Fleisch, studweise an Faden gebunden, wenn sie einige Rlaftern zu sich genommen haben, an dem verschlun= genen Faden wieder aus dem Magen ziehen, um den liebli= chen Schmaus von Neuem zu beginnen. Diese Unsitte ift zwar verächtlicher, aber nicht schadlicher, als die Gewohnheit unserer Tage, ben Gaumen burch großen Wechfel und die fünstliche Zubereitung mannigfaltiger Speisen zu reigen und die Ruche, wie die Romer nach Apicius (de re coquinaria) thaten, durch Buhlkunste und Wohlschmeckerei (almanac des gourmands) in ein Bordell des Magens zu verwandeln (Streit des Burus und der Muchternheit in Prudentii psychomachia v. 310 s.). Eben so häufig außert sich die Un= mäßigkeit auch b) durch Trunkenheit (ebrietas), oder den unverhaltnismäßigen Genuß der fluffigen Nahrungsmit: tel, welcher nicht Lofchung bes Durftes, sondern Befriedi= gung bes Wohlgeschmaks und Erregung ber Lebensgeister

jum Zwecke hat. Diese Sunde hat der Abstufungen viele. Muf ber ersten Stufe stehen die Wasserschwelger, es sei nun, daß sie aus dem wohlschmeckenden Nil, oder aus munden= ben Beilquellen, ober aus gemeinen Quellen schopfen; benn bekanntlich hat Theben ben Spochondriften biefe Gund: fluth des Magens und der Eingeweide zur Linderung ihrer Beschwerden empsohlen. Der bemessene, oft ausschließende Genuß bes frischen Baffers wird übrigens unter ben biatetischen Mitteln mit Recht febr boch gestellt. Den nach ften Rang nehmen die Thees und Caffecoterien ein, die mit eis nem gemeinschaftlichen Rigel bes Gaumens und ber Merven beginnen und mit einem geläufigen Bungenspiele endigen. Gang verwand find damit die betaubenden Reite des Ra= wahtrankes ber Subfeeinsulaner, bes Bethels, Saschischa ber Mauren (Soft, Nachrichten von Maroko. Ropenhagen 1781. S. 110.), des Moukamor der Kamschadalen (Lessep voyage de Kamtschatka. Paris 1790. t. II. p. 82.), bes Opiums der Turken und bes nun so gemein geworde= nen Tabaks. Diese narkotischen Reite (νηπενθές, Odyss. IV, 221.) haben mit den Pharmaken ber Alten eine große Mehnlichkeit und follen, wenn Sunger und Durst gestillt find, die Nerven in eine gewisse Spannung, bas Gemuth in eine behagliche Stimmung versetzen, (Meiners und Spittlers histor. Magazin I, 1. S. 124 f. II, 577. IV, 95. V, 238 ff.), die aber bei bem Uebermaße jener Mittel leicht in eine Urt von Berauschung übergeht. Auf der drit= ten Stufe stehen die Mitglieder der Bier = und Beinfocietaten, die jenseits des Aequator zuerft Laune, Gram und hauslichen Rummer, aber auch bald fich felbst und die Mah= nungen ihrer Bernunft vergeffen. Bur bochften Stufe ber Trunkenheit führt der übermäßige Gebrauch betäubender Getranke von durchdringenden Reigen, wie der schaumenden, gusam: mengefesten mit Bewurzen verfetten Beine und Liqueure, ber nicht nur Gesundheit und Leben in Gefahr fest, sondern auch oft ju den größten Berbrechen verleitet. Die Blutmenschen der franzofischen Revolution haben sich gewöhnlich erft durch biese

Getranke betaubt, ehe fie ihre Greuel und Miffethaten vollbrachten. Der übermäßige, ober nur habituelle Gebrauch des Biers, Weins und Branntweins, namentlich des letten, welcher die Sittlichkeit der einfachsten Naturmenschen in fur= zer Beit zerruttet (Der Gefangene unter ben Wilden in Mordamerika nach Hunter. Dresden 1824. Th. III. G. 136 f.), bietet dem Psychologen Stoff zu den wichtigsten Bemerkungen bar. Es ift merkwurdig, bag, mahrend sich Die Stimmen aller Moralisten in der Berurtheilung der Befräßigkeit als eines Lasters thierischer Robbeit vereinigen, boch andere glimpflicher von der Trunkenheit zu fprechen fein Bedenken trugen. Da meint der Gine, wer nicht den Muth habe fich zu betrinken, ber habe "ein bos Stuck gethan, oder woll's begehen (Vischarts Gargellantua nach Rabelais 1591. S. 191.)"; da will der Andere die Müh: feligkeiten feines Berufes und feiner Lage bei einer vollen Flasche vergeffen; ba kann ein Dritter nicht arbeiten, bich= ten und erhabener Gedanken nicht machtig werden, wenn er sich nicht vorher durch Wein ermuthigt hat; da will ein Bierter burch einen fraftigen Trunk feine schwache Geniali= tat beleben; ja es fehlt fogar nicht an andachtigen Trinkern, Die fich durch ftarke Getranke im Stillen (wie Cromwell) zur frommen Beschaulichkeit erheben wollen. Nun lagt sich zwar nicht laugnen, daß die Woracitat den Menschen tiefer erniedrigt, als die Trunkenheit, weil die Fregbegierde rein thierisch ist und nicht von fern durch einen idealen Schein ber Phantasie veredelt wird. Aber wenn der Mißtrauische nuchtern bleibt, um fich felbst nicht zu verrathen, so folgt bieraus nur, daß er ben Grund bes Argwohns meiden, nicht aber, daß er in ber Trunkenheit fein Inneres zur-Schau tragen foll, wozu überhaupt Niemand verpflichtet ift. Eben so unweise handelt ein Underer, ber, wie Euther fagte, die Bergeffenheit seines Rummers in der Ranne fucht (Spruch. Sal. XXXI, 7.); denn ein Uebel vergessen heißt noch nicht es aus dem Wege raumen, und wenn die Betaubung vorüber ift, kehrt es gemeiniglich mit verdoppelter Last zurud. Ur=

beiten, die man in bacchischer Begeisterung unternommen und vollbracht hat, find nicht nur zerftorend fur Gesundheit und Leben, sondern tragen auch häufig das Gepräge ber lleberspannung und Unordnung, bes falfchen und verkehrten Genius, der fie erzeugt hat. Der Wein wekt den Wig und Muth, aber nicht den Verstand, und Die stille Buth der frommelnden Trinfer beweift nur, daß sie alle Thorheiten und Sunden mit ihrer Unbachtelei zu vereinigen wissen. Plutarch erzählt (vita Alexandri M. c. 70.), bei einem Trinkgelage diefes Eroberers hatten fich ein und vierzig Per= fonen an bem zweiten Beder bes Bacdus zu Tobe getrun: fen. Ein neuerer Schriftsteller sammlete Die Beispiele von Trunkenbolden, welchen die Flamme aus dem Salfe fchlug, oder die in ihren Betten felbst verbrannten (Maltens neueste Weltkunde. Jahrgang 1834. B. XII. S. 168 ff.), Die Viele mogen nicht schon in dem erften Stadium der Rrankheit Opfer Diefes "unausloschlichen Feuers" geworden son! Gine andere Gattung ber Unmäßigkeit ift die unweise Thatigkeit, oder zu große Unstrengung ber Rrafte des Geiftes und Rorpers, die mit der Summe deffen, was Nahrung, Ruhe und Schlaf in dem Drganism reproducirt, in feinem Berhaltniffe fteht. Diese Unftrengung über: schreitet die naturgemäßen Grenzen entweder extensiv, oder intensiv. Extensiv fordert die Dekonomie unseres Rorpers eine gleiche Gintheilung bes Tages in ernfte und eigentliche Urbeit, in den Genuß der Nahrung und Berftreuung, und ben restaurirenden Schlaf. Wer nun langer in seinem Berufe arbeitet, die Mahrungsmittel eilig verschlingt, sich die nothige Erholung, ja felbst die Rube des Schlummers verfagt, um die geraubte Beit geitig feinem Zagewerke zuzule= gen, ber verliert nicht nur Die Tuchtigkeit gur ordentlichen und beharrlichen Vollendung feiner Geschäfte, fondern verfest sich auch in einen Zustand der Erschöpfung, die bas Leben verfurzt, oder doch die Quelle eines langen Siech: thums wird. Intensiv aber sollen die Rrafte des Geistes und Korpers nur so weit erregt und angestrengt werden, daß

sie einer beharrlichen Thatigkeit fahig sind; benn was ein gemeffener Schritt fur ben Fugganger und felbst fur ben Läufer ist, das ift der dynamische Tact, oder die im richtigen Berhaltniffe zur Constitution des Korpers bemeffene Mobi= litat ber Rrafte fur ben Arbeiter, er mag nun Landmann, Handwerker, Runftler, oder Gelehrter fenn. Der schnellen, gespornten und hastigen Thatigkeit folgt daher immer Miß: behagen und Ermattung, und wenn fie, von Chrgeit, Sabfucht, innerer Unruhe bes Gemuthes und anderen Leiden= schaften erregt, habituell wird, so muß sie auch nach kurzen Zwischenräumen die Berruttung des Organismus unwider= ruflich herbeiführen. Gine britte Gattung ber Unmäßigkeit endlich besteht in der Berschwendung ber Lebenskraft burch die unweise Befriedigung bes Geschlechtstriebes, es mag bas nun in der Wirklichkeit, oder, was noch ungleich verderblicher ift, durch vorherrschende Tauschungen der Gin= bildungsfraft geschehen. Ungablige Mervenkrankheiten, die das herrschende Uebel unseres überreigten Geschlechtes find, haben ihren Grund in den Ausschweifungen der Wollust und Selbstbefleckung, die bier wenigstens genannt werden musfen, wenn schon ihre Unsittlichkeit erst an einem anderen Drte erortert und nachgewiesen werden fann. Wir beschranfen uns gegenwartig nur auf die Pflichtwidrigkeit diefer Handlungsweise, welche

- 1) schon aus der vernünftigen Natur des Menschen hervorgeht. Denn was für die Thiere der Instinct ist, der sie bei der Wahl und dem Genusse der Nahrungsmittel, so wie in der Zeit und Ordnung der Begattung leitet, das ist für den Menschen die vernünstige Neigung, die ihr rechtes Maas in sich selbst und in dem ruhigen Bewußtseyn hat (Sirach XXXIII, 30. Pred. Sal. VI, 7.). Mehr genießen und erstreben zu wollen, als unsere Natur verträgt, ist eine Thorheit, die uns in unmittelbaren Widerspruch mit uns selbst verseht.
  - 2) Die Unmäßigkeit ift eine Gunde ber Robheit, be-

ren zerstörende Folgen für den Körper sich leicht berech: nen laffen. Die meisten Bergehungen rachen sich an bem Menschen durch ihre inneren Folgen erst in dem fittlichen Zusammenhange bes Weltalls, mahrend sich die Unmäßigkeit schon durch die nachsten Folgen an dem eigenen Leibe in dem unvermeidlichen Busammenhange ber Natur straft (1. Kor. VI, 18.). Der Gefräßige, der Trunkenbold, ber Wollistige bereitet fich ein Gift, bessen zerstörenden Wirkungen er nicht entgeben kann und das ihm noch überdieß Schmerzen verursacht, die mit dem Reite eines flüchtigen Genuffes in keinem Berhaltniffe fteben. Biel Gerichte, viele Krankheiten (multos morbos multa fercula fecerunt. Seneca ep. 95.); felbst der harte Todeskampf vieler Sterbenden ift eine Folge der durch Unmäßigkeit herbeigeführten Unordnungen bes Blut = und Nervensustems, welche die stille Auflosung und Entbindung des Lebens hindern und erschweren. Noch mehr entscheidet bie Bemerkung, daß die Unmäßigkeit

3) ber Tob aller Tugend und sittlichen Bildung ist. Denn nicht genug, daß sie die sthenischen Leidenschaften, Born, Freude, Liebe, Ehrgeitz, bis zum Uffect steigert, dann in demselben Verhältnisse, wenn die Auswallung vorüber ist, wieder Laune, Furcht und Gram in Schwerzmuth, Angst und Verzweiselung verwandelt, und in diezser gedoppelten Verstimmung des Gemüthes den Willen allen Versuchungen zu den größten Uebereilungen, Sünzden und Missethaten preiß giebt. Sie entwürdigt auch überdieß den inneren Menschen, raubt und beschränkt sein freies Bewußtseyn, lähmt die Kraft zu allen guten Thaten und macht die Besserung immer schwerer, weil ihm die Betäubung seines Geistes allmählig zum Bezdürsnisse wird und so jede Rücksehr zur Vernunft und Besonnenheit abschneidet.

4) Die Schrift verwirft die Unmäßigkeit nach allen ihren Meußerungen, und zwar die Gefräßigkeit und

Gaumenlust (Sir. XXXVII, 32. Nom. XIII, 13.), die Trunfenheit (Luf. XXI, 34. Gal. V, 21.) und Uep: pigkeit ber Luft (2. Tim. III, 4. Jak. IV, 1.), und schließt die Theilnehmer an diefer Sunde ausbrucklich von dem Reiche Gottes aus (Ephes. V, 5 f.)

Die sublichen und durch ben himmelsftrich unter bem sie wohnen, fur andere Lebensreiße empfanglichen Bolker sind bekanntlich in Rücksicht auf Speise und Trank viel mäßiger, als die nordlichen, die im Genuffe der Tafelfreuben häufiger, als jene, bas Maag ber Natur überschreiten. Bei biesem Hange, ben ber Unftand mehr zu verschleiern, als zu leiten und zu regieren sucht, ift es baber nothig, schon die Jugend gegen die Unordnungen biefer Lebensweise

- 1) durch eine weise Erziehung zu verwahren. Wenn ber Magen des Junglings und bes Kindes überfüllt, ober boch an funstlich bereitete Speisen und Getranke gewohnt wird, so ift ber folgende Sittenunterricht in ben meiften Fallen zu schwach und unkraftig, die un= mäßigen Begierden bes Knaben und Junglings zu be= herrschen. Die physische Erziehung ber Rinder muß da= her nothwendig von den Grundsatzen ausgehen, das zarte und frifche Leben mit den einfachsten Nahrungsmitteln gu pflegen, stufenweise zu ben stärkeren fortzuschreiten, und bie stärksten (Gewürze, Wein) bem Alter aufzusparen. Dabei muß sich
- 2) der Erwachsene an eine gemeffene Diat gewohnen, von der er nie, oder doch nur in feltenen Fallen ab= Bas Cornaro that, seine Speisen und Bemeicht. tranke nach ber Wage zu bemessen, ist zwar nicht rath= lich, da eine reichlichere, ober sparsamere Nahrung oft schon burch Bedurfniß und Instinct angedeutet ift und folglich wahre Restauration der sinkenden Krafte be= wirken kann. Aber die bekannte Lebensregel, welche wochentlich ein Schmäuschen und monatlich ein Rausch= chen zur guten Lebensordnung rechnet, ift keinesweges au billigen; beun die gefundeften und alteften Menschen

sind immer die gewesen, die sich nie mit Speise überladen, niemals betrunken, sondern ein halbes Jahrhundert und langer, einen Zag so mäßig wie den anderen verlebt haben. Kann doch schon eine Blume in ihrer Ueppigkeit eingehen, oder durch Uebergießen in ihrem Wachsthume aufgehalten werden; wie sollte man daher dem, wenn schon stärkeren, doch auch zusammengesetzteren Organism des menschelichen Körpers nicht eine gleiche Ausmerksamkeit widmen! Wer nicht einmal sein physisches Leben zu pflegen weiß, dem kann es noch viel weniger um den sittzlichen Wachsthum seines inneren Menschen zu thun seyn. \*) Dabei ist dem Freunde einer weisen Thätigskeit auch

3) Dronung und Bemessenheit in den Geschäfzten zu empsehlen. In Rücksicht auf die Zahl, daß er sich nicht mit Arbeiten belaste, die er mit seiner Kraft nicht zu überwältigen vermag; in Rücksicht auf die Zeitzfolge, daß er nichts auf morgen vertage, was er heute vollenden kann; zuletzt in Rücksicht auf die Gemüthstimmung, daß er im Zustande der Erregung, Reitzbarkeit und Unruhe wenig, oder nichts beginne, sonz dern die Rückschr einer ruhigen Fassung abwarte. Viele Dichter, Künstler, Gelehrte und Geschäftsmänner würden die frühe Verkürzung ihrer Tage verhütet haben, wenn sie diese Vorschrift zu der ihrigen gemacht hätten. Endlich begegnet der Unmäßigkeit in der Gezschlechtslust

<sup>\*)</sup> Als Poujoulak im I. 1831 einen Greis von 120 Jahren, der, weil er im Grabe wieder erwachte, Ibrahim Odeh, oder der Auferstandene hieß, zu Gaza besuchte, wurde er von ihm befragt, ob die Abendlander ein ahnliches Alter erreichten? Der Reisende verneinte das, weil man in Frankreich die Lebenskrafte zu sehr anstrenge und sich in den sinnlichen Genüssen nicht immer mäßige. Da schüttelte Odeh unwillig den Kopf und konnte nicht begreiz sen, wie die Occidentalen so thörigt senn könnten, gegen ihr eizgenes Leben zu wüthen,

4) die Erinnerung, daß jede vage und einsame Befriedisgung derselben ein Verlust der Lebenskraft ist, der den Menschen schwächt, die Reinheit seines Blickes trübt, die Begierde zur Leidenschaft erhebt, dann die Gesundheit in Gefahr setzt und eine Quelle unzähliger Uebel und Leiden wird. Nur in der reinen Liebe sindet der Mensch Ersatz für die Mittheilung seiner Lebenstraft nach der Ordnung der Natur; jede andere Lust ist Befriedigung einer wilden Begierde, die, wie die Sätztigung eines wilden Hungers, die Krankheit nur vermehrt, die sie heilen soll.

Valerii Maximi dictorum factorumque, lib. VIII, c. 13. Charron de la sagesse, liv. III, chap. 39. Reinhard von der schädlichen Macht, die das Vergnügen des Essens und Trinkens über die menschlichen Gesinnungen äußert, in s. Predd. Wittenberg 1786, S. 115 f. m. Pred. zum Schlusse des Landtages v. J.  $18\frac{3}{5}$ .

## §. 124.

Die allgemeine Gefundheitspflege.

Mit der Mäßigkeit ist endlich noch die Sorge für die Erhaltung der organischen Kräfte und der Wiederherstellung der leidenden Gesundheit zu verbinden. Zene besteht in dem Bestreben, den Organen durch Nebung und Abhärstung so viel Ton zu verschaffen, daß sie die zu große Reisbarkeit verlieren und krankhaften Sindräcken wisderstehen. Diese, von der Verachtung und Neberschen. Diese, von der Verachtung und Neberschaften wird das Vertrauen auf ihren Beistand immer mit eisgener Beobachtung verbinden und zulest dem Spruche weichen, daß der Mensch vernünftigerweise nicht wollen kann, gesünder zu sehn, als es nach seiner Constitution und dem Lanke der Dinge möglich ist.

Da die Gesundheit in dem Uebergewichte der organi= schen Rrafte über die chemischen, ober auflosenden und schwächenden besteht, jene aber im Schoofe der Rube und Unthatigkeit leicht ermatten; fo ift es nothig, ihnen durch Bewegung und Uebung des Körpers (ownaoxía nach So: frates) immer neue Starte juguführen. Bei ben unteren Classen der Gesellschaft geschieht das durch die Betreibung ihres Berufes von felbft. Der Tagarbeiter, Landmann, Jager, Soldat, Matrose findet schon in seinen gewöhnlichen Urbeiten Veranlaffung genug, feine Glieder abzuharten und den freien Umlauf seines Blutes zu befordern. Unders verhalt sich das mit den hoheren Standen und einem großen Theile des zweiten Geschlechtes. Entweder führen sie eine sitende Lebensweise, oder widmen sich nur halben, spielenden Beschäftigungen, die weder dem Korper, noch dem Geifte aufagen, oder sie strengen nur einseitig die inneren Rrafte bes Gemuthes an, und versetzen baburch ben Rorper in einen Bustand ganglicher Passivitat. Bievon ift die unvermeidliche Folge ein auffallendes Migverhaltniß des Bermogens, zu fublen und zu empfinden, des außeren und in= neren Sinnes, eine zu große Beweglichkeit und Reizbarkeit ber Nerven, welche Krampfe und mit ihnen das Seer chro= nischer Krankheiten erzeugt, das eine Gemeinplage unferer Beit und die Berzweiflung der Aerzte ift. Dadurch leidet nicht nur das gegenwärtige Geschlecht, sondern auch bas funftige; das Gluck der Familien wird in feinen Grundfesten erschüttert und der sittliche Charafter ber Ginzelnen mannig= fach gefährdet. Rraftlofigkeit, Tragheit, Laune, Unbeftandig= feit, Leichtsinn, Exaltation, Schwermuth und frankhafte Meu: ferungen ber Geschlechtsluft, welche Tiffot und Salamann so lehrreich und warnend beschrieben haben, sind die gewohn= lichen Begleiterinnen dieser thorigten Lebensweise. Wer da= her die Pflicht der Selbsterhaltung in ihrem ganzen Um= fange erfüllen will, der muß damit anfangen, sich der Weich= lichkeit des Körpers, des langen Schlafes, der unreinen Luft ber Zimmer und Stabte, ber übelgeleiteten Lefesucht, ber ausschließenden Anstrengung seines inneren Sinnes zu entschlagen (Matth. XI, 8.), und dasür durch Bewegung, Roßezbändigung, technische Spiele, Fußreisen, Gartenfreuden, Beschäftigungen in der Natur und Pflanzenwelt und die gymenasischen Uebungen, welche die Philosophen Griechenlands und Noms immer weise mit ihrer Geistesbildung verbanden, die freie Bewegung des körperlichen und geistigen Lebens zu erhalten suchen, die eine wesentliche Bedingung unseres irz dischen Wohlseyns ist.

Leibet nun, wie es bei der großen Zahl zerstörender Kräfte und Miasmen, die uns von allen Seiten umgeben, oft unvermeidlich ist, unsere Gesundheit dennoch, so ist es nicht nur Bedürsniß, sondern auch Pflicht, den Beistand der Heilfunde zu suchen, und zwar nach bestimmten Grundsähen, welche die Weisheit des Lebens darbietet, und die Ersahrung von allen Seiten bestätigt. Es kommt hier nemlich darauf an,

1) die Urzneikunde nicht zu verachten, wie das von großen Mannern ber alten und neuen Zeit geschehen ift. "Keine Mittel; wir find eine Lebensmaschine, eine Uhr, die nur eine Zeitlang geht und durch Reparaturen leichter verdorben, als hergestellt wird; die Merzte wollen Gotter der Gesundheit fenn und fie find nur Gotter der Die= cepte. Gebt mir außere Mittel, ich werde sie nehmen; aber dem Inneren meines Korpers Ingredienzen jugu= führen, die auch die starkste Constitution gerratten tonnen, dazu werde ich mich nie entschließen. Ich will nicht zwei Krankheiten auf einmal, die der Natur und die bes Arztes (Napoleon in den Mémoires du docteur Antommarchi, Paris 1825. tom. I, pag. 367. 420 s.)." Das sind Rraftworte des personificirten Schicksals, mit welchen sich die Moral nie befreunden wird; denn wie stark die Natur auch fenn mag, so bedarf sie doch im Rampfe mit den andringenden Kräften der Krankheit der Erleichterung und des Beiftandes. Schon die Thiere

- suchen unter der Leitung des Instinctes zuweilen heilende Kräuter und Mittel; warum sollte das der Mensch nicht thun, welchem Kunst und Ersahrung in vielen bewährten und specifischen Arzneien die Hand bietet (Sirach XXXVIII, 4. 12.)! Von deranderen Seite ist aber auch
- 2) die Ueberschätzung ber Beilkunde tadelnswerth. Gar viele, sonft gebildete Menschen, überlaffen die Gorge für ihre Gesundheit dem Arzte; fie legen ihm, als dem Berwalter ihres Korpers, biefelben Pflichten auf, wie bem Berwalter ihrer Guter; foll diefer Geld schaffen, wenn es vergendet ift, fo fordern sie von diesem bie Rraft wieder, die sie verschwendet haben; der Ruhm bes Beilkunftlere und die Rulle der Apotheken foll das wieder gemahren, mas feine Runft ber Erbe guruckrufen kann, die verlorene Rraft und Reitsfähigkeit bes Lebens. Dft Ultraprotestanten im Reiche bes Glaubens find sie Ultrakatholiken auf dem Gebiete der Heilkunde, die in der Menge und dem Wechsel der Droquen, auch ohne innere Erregung und Erregbarkeit ber Organismus, also in einem mahren opus operatum ihr Beil suchen. Diefer Wahn ift die Schatkammer der Merzte (Buk. VIII, 43.); aber bei den Thoren, die ihn nahren, ift es um= fonst, daß sie viel arzneien, sie werden doch nie heil werden (Jerem. XLVI, 11.).
- 3) Das Vertrauen auf den Beistand der Heilfunde muß daher immer mit eigener Einsicht und Beobachtung verbunden sehn. Ehre den Arzt, der weiter sehen kann und soll, wie du (Sirach XXXVIII, 1.); aber hüte dich vor ihm, wenn er slüchtig, mechanisch und immer wechselnd verordnet; hüte dich vor der barzbarischen Unwissenheit dessen, der nicht helsen kann und will, und doch den Leidenden mit einer Unzahl vergeblicher Mittel qualt; hüte dich vor den Beloten falscher Systeme, welche mit den Kranken nur Versuche anstellen, die sie zuerst mit Gold und dann auch oft mit dem Leben bezahlen mussen. Ein hombopathischer Arzt kann

bem Leidenden burch seine gemessene Diat, burch bie Rarabeit seiner Mittel und vielleicht auch durch die Miene seines Geheimnisses nutlich werden; benn auch die Krankheit hangt mit der Gesundheit an einem Faben ber Continuitat jusammen, wie oft bas Gute mit bem Bosen. Uber wie man nicht eine Gunde burch die andere heilt, so kann man nicht einen Krankheits: reit burch ben anderen vertreiben, folang die Naturge= febe noch irgend einen Ginfluß auf die Berordnung ber Heilmittel behaupten. "Sabe ich zu viel genoffen, ich faste; faß ich lang bei meiner Arbeit, ich brachte einen ganzen Zag zu Pferde zu; war ich in großer Beme= gung bes Blutes, ich widmete vier und zwanzig Stunden der Ruhe, und kam dadurch immer wieder in das volle Gleichgewicht (Napoleon bei Antommarchi I, 126.)." Das ist doch offenbar das alte hippofratische Princip: Sat und Gegenfat, Wirkung und Gegenwirfung. Das mahre, einen fundigen Urat ehrende Bers trauen foll daher nicht ein blindes, fondern ein fehendes und reflectirtes fenn, dem eigene Unficht, Beobachtung und Erfahrung vorfichtig und bescheiden zur Seite geht.

4) Ueberhaupt aber muß Niemand gefünder seyn wollen, als er nach der Ordnung der Natur und seiner eigenen Individualität werden kann. Es ist thörigt, das flüchtige Leben noch am Ziele seiner Lause bahn zurückhalten zu wollen (stultum est periturae parcere vitae. Lucan.); thörigt, chronische Krankheiten, die nur vermindert, aber selten ganz gehoben werden können, durch heftige Mittel zu bestürmen; thörigt endlich, eine hypochondrische, nervenschwache, här morrhoidalische Disposition, von deren stusenweiser Entwicklung unser eigenes Leben abhängt, brechen, oder gänzlich außrotten zu wollen. Jedes Temperament ist eine eigene-Urt gesund zu seyn; jeder Mensch hat nur einen Normalzustand seiner Gesundheit, dessen Polhöse er nicht weiter zu verändern vermag. Wer diese einmas

gefunden hat, der wasne sich mit stiller Ergebung und erwarte ruhig den Tod, der in Gottes Reiche ohnehin der unvermeidliche Uebergang zu einer besseren Lebensform ist (1. Kor. XV, 49.).

Plato de republica, l. III. Cicero de senectute cap. 10. Gymnastik der Alten und Neuen, besonders nach Werner, der sich unter uns durch zweckmäßige Lehren und Anstalten um die Somaskie der Jugend große Verdienste erworben hat. Revillon recherches sur les causes hypochondriaques. Paris 1786 (ein kleines, tresliches Buch). Gellerts morazlische Vorlesungen, Vorles. XI. Niemeiers Grundsähe der Erziehung §. 95 f. Auch verdienen Dertels Schriften über die Heilsamkeit des Wassertrinkens eine weise bemessene Aufzmerksamkeit.

#### §. 125.

2. Pflichten ber Personlichkeit. Die Würde bes Menschen und Christen.

Eine zweite Rlasse von Pflichten (§. 116.) hat der Mensch gegen sich als Person, oder sittliches Mitglied des göttlichen Reiches zu erfüllen, welches nach dem Bilde Gottes geschaffen und zu einer un= endlichen Vervollkommung und Glückseligkeit bestimmt ist. Darinnen besteht nemlich seine Mensch en= würde, daß er, durch Gestalt und Anlagen zur Vernunft und Freiheit über die Thiere er- haben, sich seiner in Gott bewust werden, in der Aehnlichseit mit ihm seine Bestimmung suchen, sich selbst als letzten Zweck seiner Hander Vanden der Natur und des Rechtes einer höheren Voll= end ung entgegengehen soll. Durch das Christenthum ist diese persönliche Menschenwürde ernenert, dem Ein=

flusse der Rohheit und Barbarei entrückt und in das hellste Licht gestellt worden.

Von der größten Wichtigkeit fur die sittliche Bildung bes Menschen ift das Bewußtsenn seiner Perfonlichkeit, ober besjenigen Vorzugs seiner geistigen Natur, vermöge bessen er freier Gebieter über seine Gedanken, Vorsatze und die letten Endzweike seiner Handlungen ift. Solang er sich nur als ein Glied in ber Rette ber Außenwelt betrach= tet, erhebt er fich in seinen Maximen nicht über bas Bedurf= niß, den Eigennut und die Klugheit; er genießt, mas er fann und leidet, was er muß; er lagt fich von dem Starferen unterdrucken und mighandeln und unterdruckt, belügt, betrügt, mighandelt er bann wieder feiner Seits den Schmacheren und Unvorsichtigen; im Schoofe ber Familien und bes Staates felbst herrscht nun ein beständiger Rrieg Aller gegen Alle, den das drohende, oft felbst aus gemeiner Willführ hervorgegangene Strafgesetz nicht ausrotten und vertilgen fann. Wird sich ber Mensch hingegen seiner inneren, sitt= lichen Burde bewußt, fo lernt er nicht nur feine thierischen Neigungen zugeln, sondern sich auch durch dieses Gefühl gegen viele Lafter und Berbrechen mafnen, die ihn ohne tafselbe Licht überwältigt und fortgerissen haben wurden. Stolz und Hochmuth die hoheren Stande zu unzähligen Thorheiten und Gunden verleitet; so malzt sich das Bolk häufig im Schlamme niedriger Lufte und Berworfenheiten, weil der Ginn fur feine Perfonlichkeit entweder nie, oder doch ju fpåt, und nachdem robe Leidenschaften schon ju tiefe Burgeln geschlagen hatten, bei ihm geweckt worden ift. Die sitt= lichreligiose Menschenbildung, mit der sich die evangelische Rirche vorzugsweise beschäftigt, kann daher in der Moras nicht beffer vorbereitet merden, als durch bie perfonlichen Selbstpflichten, die wir nun zu erortern haben.

Es heißt aber Person ein für sich bestehendes Wesen, welches mit Vernunft und Freiheit für unbedingte Zwecke wirksam ist. Sachen und Objecte außer uns sind ein Ge-

genftand ber Willführ, welchen kein Unrecht geschieht, wenn fie einem freien Willen untergeordnet werden, weil fie felbst fur Pflicht und Recht nicht empfänglich sind. Gine Person hingegen ist ein Gegenstand ber Achtung, an der sich die Willfuhr bricht, weil sie fur fich felbst besteht und unbedingt über ihre Gedanken, Borfate und Endzwecke gebieten fann. Dag nun der Mensch diese Personlichkeit besite, nicht geleugnet werden, weil der Trager feines Bewußtseyns Die Ichheit, oder eine geistige Einheit, aus welcher unmittel= bar Gedanken und Vorfage hervorgehen, welche, frei von ber Gewalt außerer Eindrucke, fich in der Unendlichkeit verlieren. Alle Gegenstände um uns her haben nur einen Preis, und find baber kauflich; ber Mensch allein auf Erden hat einen Werth, welchen kein Preis aufzuwiegen vermag, weil er felbst eine Burde, oder den Borzug sittlicher Gelbst= ftandigkeit besitt, durch welchen er zur Mehnlichkeit mit Gott erhoben ift (Upoftelg. XVII, 26.). Menschenwurde und Befit des gottlichen Cbenbildes (Jak. III, 9.) find daher vollkommen gleichbedeutende Worte, wenn schon Die ihnen unterliegenden Begriffe anders in dogmatischer, und wieder anders in moralischer Rucksicht entwickelt werden können. Nach der letten besteht jene

1) in der Stellung des Menschen zwischen dem Thiere, welches ihm untergeben ist (1. Mos. I, 26.) und dem Engel (Psalm VIII, 6.), zu dem er sich nach der erssten Berwandlung seiner irdischen Natur erheben soll (Matth. XXII, 30.). Obschon jenem durch seine Orzganisation nahe verwandt, ist er doch durch Adel und Bau des Körpers, so wie durch eine hervortretende Individualität vor ihm ausgezeichnet. Die Verwandtschaft mit den höheren Geistern der Schöpfung aber kann gegenwärtig für ihn nur ein Gegenstand des Glaubens und der Hofnung seyn, weil eine nähere Gemeinschaft mit der Freiheit und Ordnung seiner irdischen Bildung unverträglich ist.

- 2) In dem Rechte, sich vermoge feiner geiftigen Natur Selbstzweck feiner vernünftigen Sandlungen gu fenn. Pflanzen und Thiere find zum Gebrauche bes Menschen, er aber ift fur fich und gur Musbildung fei= nes inneren Wefens vorhanden, weil ihm Gott, bas bochfte Selbst (2. Mof. III, 14.), mit dem Leben auch bas Bild feiner Selbstständigkeit und Unverletzlichkeit (1. Mos. I, 27. Beish. Sal II, 23.) verliehen hat. Mus diefer Gelbstständigkeit, Die er mit Allen seines Beschlechtes gemein bat, geht das Recht, in einem bestimm: ten Raume zu fenn, fich von den Fruchten ber Erde ju nahren, bas Recht des Eigenthums und einer abgemeffenen, freien Thatigkeit zur Beredelung feiner gei= stigen Natur von felbst hervor. Es find das die unveraußerlichen Menschheitsrechte, die von der ersten Regung ber Personlichkeit unserer Natur nicht getrennt werden konnen, und eben daber durch die bestimmtesten Gefete bes alten (1. Mof. IX, 5. 2. Mof. XX, 13 ff.) und neuen Bundes (1. Kor. VII, 23. geschützt werden.
- 2) In dem Mufftreben des Willens zu einer unend= lichen Freiheit. Das Leben der Thiere ift nur ein Spiel zwischen zwei abgemessenen Endpunkten; bas Leben des Menschen hingegen bewegt sich unaufhörlich amischen Endlichkeit und Unendlichkeit; mit jedem Schlage feines Bergens geht ihm in feinem Bewußtfenn ein unbegrenzter Horizont auf, zu dem fich fein innerer Mensch denkend und wollend erhebt, eine Belt bes Gemuthes fur die Ewigkeit zu bauen. Man kann biefen geistigen Horizont zwar mit bem physischen vergleichen. Die auch das schärfste Muge auf dem Gipfel der Ge= birge, oder ber Sohe bes Meeres nur einen bestimmten Bogenkreis umfaßt; fo erreicht die bochfte Beifteskraft bes Menschen im Reiche bes Idealen nur einen gewiffen Bielpunkt. Uber mit bem Bachsthume bes Beiftes und Willens erweitert sich boch taglich die Sphare feines Denkens und Berlangens; wie die fortschreitende Bahl

keine Grenze hat, so hat dieses Meer seiner geistigen Bewegung kein Ufer und kein Gestade; es schließt sich vor seinem Blicke die Welt einer unendlichen Freiheit, also auch die Aussicht auf eine unendliche Lebensreise aus, zu der ihn der Schöpfer in das Daseyn rief. Das ist das himmlische Gesetz der Freiheit (Jak. I, 25.) und die Freiheit der Kinder Gottes (Kom. VIII, 21.), auf die das N. T. in mehreren Stellen hindeutet.

4) In dem Bermogen einer unendlichen Erkenntnig ber Wahrheit. Durch die Reflexion des Ichs in dem inneren Sinne entsteht bas gemeine, empirische Bewußt: fenn, in welches der Mensch seine Unschauungen, oder Borftellungen aufnimmt. Das ift ber Standpunkt ber Wiffenschaft im Reiche ber Erfahrung jum Behufe unferer irdischen Bildung, fur die Gott jedem Menschen eine eigene Stelle in bem Universum anweift. Durch bas Aufstreben zur Unendlichkeit reflectirt sich aber bas Ich des Menschen auch in der Idee, dem Bilde seines Gottes und Baters, und erweitert badurch bas finnliche Bewußtsenn jum Bewußtsenn bes Gelbst in Gott, dem ewigen Grunde seines Seyns und Lebens. Das ift ber Standpunkt des Glaubens, auf dem die empirische Wahrheit mit der idealen sich zu einer Erkenntniß verbindet, den Geift erleuchtet und eine Wurzel des ewigen Lebens wird (Weish. Sal. III, 15. 30h. XVII, 3.). Auf dieser inneren Einheit des Glaubens und der Wifsenschaft beruht die wahre, sittlichreligibse Beiftesbildung bes Menschen; was wir heute glauben, das schauen wir morgen, oder doch gewiß in einer hoheren Ordnung der Dinge (1. Kor. XIII, 12. 1. Joh. III, 2.), weil ber= selbe Gott, der in dem Reiche der Natur waltet, wieder in dem Reiche der Gnade regiert, folglich auch in der Erkenntniß beider fein innerer Widerspruch moglich ift. Durch Christum, das Licht der Welt (Joh. 1, 9.), sind beide auf das Genaueste verbunden (Rol. I. 16. 3.); in ihm, und nicht in einer Dialektif ohne Gott

- (V. 8.), soll unser Glaube feste Wurzeln schlagen (V. 7. Ephes. II, 21.), daß wir die Erkenntniß der Wahrheit und der himmlischen Weisheit erringen, die uns von der Herrschaft des Wahnes und Irrthumes befreiet und heilfame Früchte der Tugend bringt (Joh. VIII, 36. Jak. IV, 17.).
- 5) In dem Bermogen, ftufenweise nach der hochsten, sittlichen Vollendung zu ftreben, deren Borbild uns Gott felbst fenn foll (Hebr. VI, 1. Matth. V, 48.). Alle irdische Geschöpfe außer und erreichen bas Maaß der Vollendung, welches ihnen die Natur gesetzt hat, weil ihr organisches Senn und Wirken nur ein Mittel Beforderung hoherer Zwecke in der Belt der Intel= ligenzen ist. Much ber Mensch, als organisirtes Wesen, erreicht diefes Biel und geht dann wieder rudwarts feiner Auflösung entgegen. Als wollendes und handelndes Wesen aber hat er nicht nur in jedem Augenblicke eine bestienmte Pflicht zu erfullen, durch die er an innerem Werthe gewinnt, sondern der Kreis seiner Tugenden erweitert sich auch, je langer er lebt, und obschon seine organische Rraft dabinschwindet, lautert sich doch Berg und Wille, das Gute um seiner selbst willen zu erftreben und den letten Lebenshauch noch mit dem Wunsche einer hoheren Vollendung auszustoßen. Reine und treue Liebe zu Gott, von einem flaren und lebendigen Glauben geleitet, ift das Siegel der Unsterblichkeit (2. Kor. I, 22.), welches der Fromme als ein Pfand ber naben Berrlichkeit in seinem Inneren bewahrt.
- 6) Hiezu kommt endlich noch der Vorzug des Menschen, daß er unter dem Schuße Gottes und in steter Gemeinschaft mit ihm durch die Ordnung der Natur und des Rechtes seiner höheren Bestimmung entgegengehen kann (Rom. VIII, 24.). Rings umber ist die Natur mit zerstörenden Kräften gegen ihn gewasnet; aber alle ihre Veränderungen sind genau auf die Entwickelung und Veredelung seines inneren Men-

schiechtes stehen ihm als Gleiche, Höhere und Obere zur Seite; aber Alle sind sie berusen, seine Rechte zu achten, zu schützen (1. Tim. II, 2.) und im näheren Kreise bildend und wohlwollend auf seine Bervollkommnung einzuwirken (Hebr. X, 24.). Wenn sie aber auch ihre Pflicht verkennen und sich verblendet, herrschsüchtig und gewaltthätig zu seiner Unterdrückung vereinigen; so werz den doch edle Seelen selbst durch das erlittene Unrecht nur auf sich selbst zurückgeworsen, um sich desto schäffer und muthiger gegen die Härte ihres Schicksals zu wafnen, die Welt im Glauben zu überwinden (1. Joh. V, 4.). und ihrer höheren Bestimmung mit reichem Gewinne ihres inneren Menschen zuzueilen (2. Kor. IV, 9—17.).

Diese ber Bernunft von selbst einleuchtende Behre von ber sittlichen Wurde unserer Natur ift auch vollkommen schriftmäßig. Schon Siob erinnert uns (XXXV, 5.), baß feine unserer Sandlungen über die Schranken biefes Erdenraumes hinausreicht. Beschrankt ift die Statte, auf ber mir arbeiten, schaffen und wirken; ichon in der nachsten Bobnung, in bem nachsten Familienfreise weiß man wenig von bem, was wir beginnen und vollenden; felten bringt der Ruhm, oder die Schmach unferer Thaten über die Grenze unferes Hauses, Wohnortes, oder Landes hinaus; und wenn auch ein ganzes Bolk von unserer Chre, oder Schande spricht, fo geht das doch schnell vorüber, um der Runde von neuen Greigniffen und Begebenheiten zu weichen. Gben fo wenig konnen wir Gott durch unfere Handlungen beleidigen (B. 6). Die frechsten Lafterungen feiner Majestat find nur Ausbruche ber Berbiendung, oder einer ohnmachtigen Buth, die ibn felbst nicht zu erreichen vermögen; alle Berletzungen feiner Tempel und Beiligthumer sind nur Sandlungen von Rafenden, die sich an Menschen und ihrem Glauben versun= digen; er kennt und richtet zwar jede freventliche Verletzung feiner weisen Weltordnung, aber mit dem ruhigen, langmuthigen und gerechten Ernste, ber einzig nur bem Geschöpfe

und dem Migbrauche feiner Freiheit gilt. Gelbst burch un= fere gute Handlungen kann Gott nicht feliger werden (B. 7.). Mit Liebe, mit Huld und Wohlgefallen sieht er zwar auf jede fromme That herab; aber feine Ghre ift ewig (Pfalm CIV, 31.), weil er in einem unzuganglichen Lichte wohnt (1. Zim. VI, 16.); er ift uber jeden Preis der Geschopfe erhaben; alle Opfer, die ihm bargebracht, alle Su= belgefange, die ihm gewidmet, alle Tugenden, die ihm geweiht werden, tragen nichts zur Erhöhung feines Ruhmes und feiner Herrlichkeit bei. Die letten und entscheidenden Folgen unserer Sandlungen kehren vielmehr ftets in unsere Bruft zurud (Biob XXXV, 8.). Wenn du irreft und feblest, so sundigest du zwar nicht immer an beinem Leibe, oder an beiner Seele; bu kannst auch Underen durch beine Thor. heit und Ungerechtigkeit Unglud und Schmerzen bereiten. Uber wenn sie auch beine Krankungen vergeffen, fo tragft du doch selbst den peinlichsten Vorwurf deines Gewissens in beinem Innern; bu bift unwurdiger und schlechter geworben, indem du Undere verletzteft und denkst noch im Alter an die Gunden beiner Jugend mit Schaam und Reue guruck. Deine Pflichten und Tugenden haben nicht immer bich felbst und beine eigene Wohlfahrt zum Gegenstande; bu arbeitest und wirkest auch fur die Deinigen, fur beine Mitburger, fur bein Baterland; du wirst vielleicht fur beine Unstrengung und Aufopferung mit Ralte, mit Gleichgultig= feit und Undank belohnt; aber die lette und schonfte Frucht beiner Liebe, deiner Wohlthatigkeit und Menschenfreundlichkeit bleibt dir doch in deiner Gefinnung, in deinem Wollen, in deinem Bergen und gewährt dir Freuden, die Niemand von dir nimmt. Beiten vergeben, Strome verrinnen, ganze Befchlechter fter= ben aus, die Natur felbst erneuert sich von Grund aus und fleidet sich in ein neues Gewand; aber was du wolltest, thatest und vollbrachtest, bas grabt sich mit tiefen und unaus= toschlichen Bugen in bein Inneres ein, bas fteht als ein nie verwitterndes Denkmal beines Ruhmes, ober beiner Schmach in ben Zafeln beines Herzens; bas ift die treugeführte Reche

nung beines Lebens, mit ber bu einft an die Pforten ber Ewigkeit trittst, um es aus dem Munde beines Richters zu erfahren, ob du wurdig sciest, jene Welt zu erlangen (Luk. XX, 35.). Diese auch sonst in den Buchern des U. T. (Pfalm VIII, 6.) vorkommende Lehre wird von dem Christenthume mit besonderem Nachdrucke eingeschärft (Sob. VIII, 36. 1. Kor. III, 21. VI, 19. 2. Petr. I, 4. Ephef. IV, 22 f.) und mit der Erlosung durch Jesum, welche die Wiederherstellung unferer sittlichen Freiheit und Burbe gum Endzwecke hat, in die genaueste Verbindung gesett (Tit. II, 14.). Es ist daher eben so unsittlich, als unchristlich, die Berfohnungslehre, welche die Apostel als einen Uebergang zur Göttlichkeit bes Sinnes betrachten (Ephef. II, 15.), in einen stehenden Typus der täglichen Heilsordnung für jeden Einzelnen zu verwandeln, und durch ein stetes Wimmern und Klagen über die Berdorbenheit der menschlichen Natur, welches, naher betrachtet, oft ein gemeines Wohlgefallen an ber Sunde verrath, das gerechte Gefühl unserer sittlichen Burde zu unterdruken, das ein gleich wirksames Mittel gegen ben Stolz und die fich wegwerfende Erniedrigung ift. Bergl. Bollikofer, wie und wodurch stellt das Chriftenthum die Burde des Menschen wieder her? in f. Predd. über die Burde bes Menschen B. I. Leipzig 1784. S. 49 ff.

### §. 126.

# Bon bem Leichtsinne.

Mit dem Bewnstseyn unserer sittlichen Würde stehen im geraden Widerspruche der Leichtsium und die Niederträchtigkeit. Zener bezeichnet die von dem Inneren des Gemüthes abgewendete Richtung des Geistes auf äußere Gegenstände mit dem vorsherschenden Hange zur Flüchtigkeit und zum Wechsel der Vorstellungen und Entschlüsse. Er führt zunächst zur Oberflächlichkeit und Wandelbarkeit,

dann zur Zerstreunug und Zerstreuungs=
sucht, die zulett, bei dem Mangel neuer Reite der
schon erschöpften Mannigfaltigkeit, im Neberdrusse die
Selbstvergessenheit sucht und sie doch nicht sinden
kann. Da wir Ursache haben, anzunehmen, daß die
meisten Meuschen mehr leichtsinuig, als böse aus
Grundsätzen sind; so müssen die Quellen, die Un=
sittlichkeit und die Heilunitet dieser Unvollkom=
menheit wohl erwogen werden.

Ein leichter (levitas animi), leichtfertiger (Siob XXXIX, 34.), unbefestigter Sinn (ψυχή ἀστήρικτος 2. Petr. II, 14.) bezeichnet eine Fluchtigkeit des Beiftes im Denken und Wollen, welche ernsthafte Erwägungen ausschließt. Zeder Leichtsinnige ist gewiß a) von seinem Inneren abgewendet, weil er hier nicht die Unnehmlich= keit sindet und sinden will, die er sucht und die ein wahres Bedürfniß seiner besseren Natur ift. Mangel an Selbstkennt= niß und eine herrschende Ubneigung gegen sie ift bas erfte Merkmal des Leichtsinns. Bon moralischen Ideen und der Leitung seines Gewissens verlassen wendet er sich nun b) zu außeren Gegenstanden mit einer Fluchtig feit des Bei= ftes, welche keinen Gedanken festhalt, aufklart und ergrunbet, sondern von einer Unschauung und Worstellung zur an= beren forteilt, Wahres und Falfches, Interessantes und Fabes, Reines und Unreines in bunter Mischung erfassend und darstellend. Er ist leichtfertig im Glauben (Girach XIX, 4.), im Urtheilen, im Gesprache, in Betheurungen und Schwuren (Weish. Sal. XIV, 28.). Wird er nun in dieser Berworrenheit seiner Gedanken von irgend einem fluchtigen Reibe ergriffen, so entschließt er sich c) ohne weitere Ueberle= gung, sofort zu handeln, und achtet auf die oft nabe genug liegenden Folgen seiner Thorheit im Geringsten nicht (Siob XXII, 18.). So verleitet der Leichtsinn zum Spiele, zur Trunkenheit, zur Wolluft, zum Schuldenmachen, zur

unbemeffenen Burgschaft, zur Nachläffigkeit, zum Diebstahle, zu thorigten Vorwanden und Entschuldigungen. "Warum fo traurig? fragte Ludwig der XV. ben eintretenden Guré von Versailles. Sire, Giner Ihrer Bedienten hat mich im Vorsaale weinend um ein Ulmosen gebeten. Ja, bas weiß ich; es kommt davon, daß man die Leute nicht begahlt." So erklart sich der Leichtsertige immer nur den au-Beren Busammenhang seiner That, aber nie die innere Ent= stehung seiner Gunde und Schuld. Jeder Leichtsinnige ift oberflächlich, weil er nicht Gebuld und Ernst genug befist, einen Gegenstand zu durchdringen und ihn nach allen Michtungen auszumeffen; er ift zugleich auch verander= lich und wandelbar, weil er nur schauen, empfinden und ergott werden, aber nicht benten, forschen und sein Inneres berühren will; er ist eben daher gerstreut, weil der habi= tuelle Wechsel von Bildern bei ihm eine Art von Schwinbel erzeugt, in dem die Vorstellungen naher und entfernter Gegenstände zerfließen und dadurch die Rlarheit des Bewußtsenns truben; er wird zulett gerftreuungsfüchtig, weil ihm der Bechsel von Gestalten, Bildern und Empfinbungen jum Bedurfniffe geworden ift, und fich feine unrubige Einbildungskraft überall beffer gefällt, als in der Begenwart und Wirklichkeit. Geben wir auf Die Quellen Dieser Verirrung zuruck, so finden wir sie 1) in einer gewisfen Flachheit, oder Unklarheit des Gelbfibewußt: fenns, welche die Berdunkelung des Gedankens an Gott und die Ermattung der freien Regungen des Gemiffens nothwendig zur Folge hat. Die Unlagen zur Sohe und Diefe des Geistes find zwar bei jedem Menschen gemessen und hangen nicht von ihm ab; aber er kann sich doch gewiß seiner selbst in Gott bewußt werden, und nach dieser inneren Erleuchtung, Die feinem Sterblichen verfagt ift, auch bie Gebote und Warnungen seines Gewissens vernehmen. Es ist daher ein großer Unterschied zwischen ber Unachtsam= keit der Kinder, welche nur einer geringen, oder gar keiner Burechnung fabig find, und amischen ber Flüchtigkeit des

Leichtsinnigen, ber es weiß und wiffen kann, bag bas Leben Ernst ift und daß er nie ohne Rucksprache mit seinem Inneren handeln foll. Hiezu fommt 2) der Ginfluß eines leicht= blutigen Temperamentes, das dem Beifte mit jedem Schlage des Bergens neue Lebensreige und wechselnde Uffectionen der Sinnlichkeit zuführt, durch die er, wenn der ernste Wille nicht gebieterisch dazwischen tritt, von einer Un= schauung, von einem Gedanken, von einer Begierde gur an= beren fortgeriffen wird. Go ift der Sanguinische, und in frampflosen Augenblicken der Sypochonder, leichtsinniger als ber Cholerische und Phlegmatische, der Frohe oder Halb= trunkene leichtsinniger, als der Traurige und Rüchterne, der Gallier leichtsinniger, als der Deutsche und Britte. Wir Alle aber schauen, ruhen, empfinden, wechseln, genießen lieber, als wir den= fen, forfchen, Urfachen, Wirkungen und 3wecke der Dinge verbin= ben, und durch den Nimbus der mahren Thorheit durchschauen in ben Glang ber fernen Beisheit. In dem Uebergewichte der finnlichen Paffivitat über die geistige Thatigkeit des Gemuthes ift folglich eine Hauptquelle des Leichtfinns zu fuchen. Oft wird er aber 3) schon durch die Erziehung vorbereitet, wenn die Kinder in Allem spielend unterrichtet, nur zu Un= schauungen, aber nicht zu Begriffen und Joeen gebilbet, mit keinem Gegenstande der Runft und Wiffenschaft vertraut gemacht, fondern von einer Sprache und Fertigkeit gur anderen geleitet werden. Benn viele aus den hoberen Stanben Virtuofen in der Dberflachlichkeit find, fo ift das eine nothwendige Folge jener encyflopadifchen Bildung, welche nichts ergrundet, sondern den Horizont des Denkens taglich wechselt und dadurch eine habituelle Flüchtigkeit des Beiftes vorbereitet. Ift nun ber Boging überdieß veranderlich in seiner Freundschaft, in seinen Bergnugungen, in seinem Geschmacke, in seiner Beschäftigung und Lebensweise; fo fann, feine Erziehung feine andere Frucht bringen, als jenen angenehmen Leichtsinn, der vielleicht eine Zierde vornehmer Girkel, aber das Unheil des Menschen, ganzer Familien und nicht felten- ganger Bander ift. Dabei wird ber Leichtfinn

auch 4) durch manche Urten des Berufes und der Le= bensweise begunftigt, die den Menschen zerstreuen und von der Aufmerksamkeit auf sein Inneres abziehen. Lohnbiener, Spieler, Schauspieler, Hofleute, Reisende, Dichter, Runftler, Glucksritter, Personen, Die sich in allen Saufern und offentlichen Gesellschaften umbertreiben, find in der Regel leichtsinniger, als der Landmann, der Sausbediente, der Mann von bestimmten Geschaften und Gewerben, die gern einheimische Hausmutter (dizovode Tit. II, 5. domiseda), weil sie beständig die Rollen wechseln und sich also weder fittliche Grundfate bilden, noch aneignen und sie in das Leben übergehen laffen. Wie Modehandler und Verkäufer von Lurusartikeln haufiger Bankrott machen, als Undere; fo finbet man auch in sittlicher Rucksicht mehr leichte Waare in ben Gewandhaufern der eleganten Welt, als in den Borrathen des Gewerbfleißes und der Sauslichkeit. Die reichste Quelle des Leichtsinnes und der Berftreuungssucht ift aber 5) immer in vorhergegangenen Unordnungen und Berirrungen bes Bergens zu suchen. Ber fich einmal mit seinem Gewissen durch die bose That entzweiet und sich mit feinem Gott nicht wieder verfohnt hat; der vergift nicht nur gern seine Pflicht, sondern er wird ihr auch abhold und sucht jede ihrer Regungen zu unterdrucken; durch die Man= nigfaltigkeit neuer Sinnenreige von Außen will er den Gebanken an seine innere Zwietracht betäuben; in eben bem Berhaltniffe, als er sich bemuht, den nothwendigen Busam= menhang feiner Thaten und feines Bewußtseins zu zerrei-Ben, ertraumt er sich ein weites Feld bes Bufalls und ber Möglichkeit; hieher fluchtet er sich von feinen Bunfchen, von seinen Neigungen, von seinen Launen, von dem Glude, ober der Gunft des Augenblickes geleitet, und da er auch hier keine Freistätte, da er auch hier nirgends Ruhe und eine sichere Wohnung findet, so wird er immer flüchtiger und zerstreuter, bis er zu spat einsieht, daß er sich selbst aus bem Lande des Lichtes und Friedens verbannt und feine beften Rrafte in traurigen Irrfalen verloren hat. Das ift bas

Ende aller moralischen Abenteurer, ber speculativen, wie ber asthetischen, der mustischen und der ungläubigen, der elegan= ten und der cynischen, eines Richelieu und Casanova; zwei Thorheiten und Laster berühren sich hier in ihren End= punkten; der Leichtsinn sturzt sich der Verzweiflung in die Urme und der Blumenpfad falscher Freuden endigt in dem Abgrunde des Verderbens. Hiernach läßt sich nun die Un= sittlich keit dieser Gemuthsverfassung leicht bestimmen, weil fie 1) eine gangliche Bernachlaffigung bes Beiftes ist. Der wahre Mensch ift ber innere, der sich seiner in Gott bewußt wird, aus diesem Bewußtseyn Licht, Freiheit, Rraft und Wurde schopft, die Welt feines Gemuthes nach biefem himmlischen Vorbilde ordnet, schmuckt und pflegt und nach ihren Gesetzen die Wahrnehmungen, Erscheinungen und Reibe regelt, die ihm von Außen entgegenkommen. Diese Bestimmung verläugnet der Leichtsinnige ganglich; er weiß es nicht und will es nicht wissen, daß er das Bild Gottes in seinem Bergen tragt; er reißt sich unbesonnen von fei= nem herrn und Schopfer los; er entaußert sich des erften Borzuges feiner Natur, der Freiheit und Gelbstständigkeit; er bleibt arm am Beifte (Offenb. Joh. III, 17.), am nutli: chen Einsichten und Renntnissen; einem Rinde gleich hascht er das eitle Farbenspiel bunter Erscheinungen in der Luft, und ermattet in der Berfloffenheit seiner Seele; er verliert zulett felbst in feinen Blicken und Mienen den Ausdruck in= nerer Bollkommenheit und Burbe, und bruckt auch feiner Gestalt das verächtliche Geprage der Binfalligkeit und Fluchtigkeit auf. Der Leichtsinn macht ferner 2) jede Beffe= rung und Beredelung des Herzens unmöglich, weil er den Ernst des Lebens in ein Spiel verwandelt, sich mahre Pflichten entweder gar nicht vorsetzt, oder sie doch nicht ausführt und vollendet, seine Maximen haufig wechselt, sich burch seine Unbeständigkeit (Sir. XXXIII, 5.) in stete Wi= derspruche verwickelt, oder doch beständiger im Bosen, als im Guten ift. Das Saus seiner Tugend ist auf Sand gebauet (Matth. VII, 28), oder ein Geflechte von Seu und Rohr

(1. Kor. III, 12.), bas von jeder Flamme ber Berfuchung verzehrt wird. Nicht einmal 3) seinem außeren Berufe liegt ber Leichtsinnige mit Fleiß und Dronung ob. Er ift ein unzuverlässiger Diener, ein nachlässiger Urbeiter, ein untreuer Freund, ein schlechter Berwalter fremder Guter, ein zweideutiger Gatte, ein unwurdiger Bater, ein wortbruchiger Schuloner, ein schlechter Burger. Nur der Dienst des Augenblickes fann ihm anvertraut werden, beharrliche Geschäfte vollbringt er wie ein Lastthier, dem man das immer mahnende Joch auf den Nacken legen muß. Bei feiner Klüchtigkeit wird ihm auch 4) fein wahrer Lebensge= nuß zu Theil. In feinen Bergnugungen herricht eine Gilfertigkeit und Unruhe, die ihn nie zur heiteren Befriedi= gung kommen lagt; er kostet jeden Becher ber Lust und ge= winnt doch keinem einen reinen Geschmack ab; unschuldige Freuden verachtet er, und verbotene reigen ihn nur durch Berdoppelung feiner Thorheit und Schuld (magnitudo infamiae apud prodigos nouissima voluptas, fagt Lacitus von ber Meffalina: annal. XI, 26.); von den Borwurfen fei= nes Gewiffens noch nicht erreicht, abnet er boch seine innere Un= wurdigkeit; er genießt sein Dasenn nur in dem Taumel bes Augenblickes, mabrend ber Geift fein Untlig trauernd verhullt (Spruchw. XIV, 10.). Begreiflich muß ihm nun 5) bie Aussicht in Die Bukunft schrecklich fenn. Sein Geift ift ohne Bildung, fein Berg ohne Werth und Zuversicht, fein ganger Sinn ift mit Banden ber Gitelkeit an die Erde gefesselt; er hat nur Befannte und Genoffen feiner Luft, aber keinen Freund und keinen Erofter; ohne Uchtung, ohne Muth fieht er eine Stute, einen Reit des Lebens, eine Sofnung nach der anderen verschwinden und geht bem Tode mit Furcht und Bangigkeit entgegen (Spruchw. X, 28.). Wenben wir uns nun zu ben Beilmitteln dieses sittlichen Gebrechens, so ift es flar, daß man die leichtsinnige Rind= heit schon 1) durch einen weisen Religionsunterricht gegen diefen Fehler verwahren muß. Es muß ihr vollkom= men beutlich gemacht werden, daß der Mensch seine Bestim-

mung nur burch ernstes Nachbenken und Festigkeit bes gu= ten Willens erreichen kann; man muß die Wegenstande ih: res Unterrichtes nicht zu oft wechseln, und sie schon im Gin= zelnen und Rleinen an eine gewisse Grundlichkeit und Tiefe gewohnen; Scherze, Spiele und Bergnugungen muffen ihr nur als Nebensache und Mittel zur Erholung und Starkung geschildert werden; sie muß die Ginheit des Willens mit Gott über Alles schätzen und die unabsehlichen Folgen ihrer Sandlungen bemeffen lernen; fie muß auf einzelne Beifpiele aufmerksam gemacht werden, wie der Leichtsinn gur Bortbrüchigkeit, zur Lüge, zum Betrnge, und stufenweise zu ben größten Verbrechen führt (Gal. V, 9.). Was der Mensch faet, das wird er ernten (Gal. VI, 7 f.), und Gott vergilt einem Jeden nach feinen Werken (Rom. II, 6.); in diesem Doppelfpruche liegt ein Gegengewicht des Leichtfinnes, an bas man nicht oft genug erinnern, bas man bem manten. den Gewissen nicht oft genug fuhlbar machen kann. Damit verbinde man 2) die nothige Aufmerksamkeit auf die uns aufgegebenen besonderen Pflichten. Mensch hat nicht nur ein eigenes Talent, bas er ausbilden, einen eigenen Beruf, auf den er fich vorbereiten, einen eige= nen Rreis der Wirksamkeit, den er aussullen und auf dem er zum Besten des Ganzen thatig fenn soll. Er hat auch Leidenschaften, die er bekampfen, Irrthumer, die er ablegen, Fehler, die er verbessern, Schulden, die er tilgen und in Bergeffenheit bringen foll; es liegen ihm als Freund, Sohn, Gatte, Bater, befondere Verbindlichkeiten ob; jeder Tag, jede Stunde ofnet ihm eine neue Bahn der Pflicht, die er nur dann mit Muth und Freu'de betreten kann, wenn er frei von dem Vorwurfe der Nachlässigkeit und des Unrechtes ift. Wer aber einmal die Wichtigkeit der Aufgabe feines Lebens fühlt, der ist auch schon gegen den Leichtsinn gewafnet, namentlich dann, wenn er zugleich 3) ein unbefangenes Urtheil über ben Werth finnlicher Genuffe und Bergnügungen fallt. Sind bie Reige des Baumens, der Gesellschaft, des Spieles, des Geschlechtes von Ammons Mor. II. B. 22

auch unferes freien, unfterblichen Geiftes wurdig; fann er fich von ihnen beherrschen und überwältigen laffen, ohne sich zu erniedrigen und feinen hoheren Ursprung zu verläugnen; fann überhaupt die Mannigfaltigkeit von Empfindungen, Gefühlen und Vorstellungen fur ihn einen Werth haben, wenn er fie nicht klar und deutlich erfaßt, ergründet, durchdringt, oronet und jeder in seinem Bewußtseyn die Stelle anweist, die ihr gebührt; und wenn er sie bennoch in sich aufnimmt, ober durch die unbesonnene That verwirklichet, muß er es dann nicht schmerzlich empfinden, daß er aus sich herausgeriffen und in die Bande der Gitelfeit und Berganglichkeit (Mom. VIII, 20.) verwickelt worden ift? Was aber auch dieser Gedanke nicht vermag, das wirkt 4) die lebhafte Erinner: ung an bas Ende alles Irbischen; an die Leiben und Rampfe ber thorigten Sinnenmenschen, die mit bitterer Reue über die leichtfertige Berschwendung ihrer Lebenstage aus der Welt giengen; an das ruhmlose und traurige Alter berer, die in den Tagen der Jugend jeden Buruf ernster Beisheit verschmahten; an die Bedenklichkeiten und Gefahren einer spaten Befferung, wo es fo oft an Luft und Rraft zur wahren Frommigkeit fehlt; an den nahen Tod, der uns von allen unseren sinnlichen Bergnugungen logreißt; an ben Uebergang in die Ewigkeit, wo uns die Rechenschaft und ber ernste Spruch des Richters erwartet (Gir. VII, 40.). Gin Mensch, der seine Burde vergißt, ift unverständig und fähret dahin, wie ein Thier (Pfalm XLIX, 21.). Bergl. Reinhard von der Berftreuung in f. Beitragen gur Scharfung des sittlichen Gefühles. Leipzig 1799. S. 21 f. Multers drei Predigten über die Berftreuungssucht. Braunschweig 1796.

### §. 127.

Bon der Niederträchtigkeit.

In noch schneidenderem Widerspruche mit einem edlen Selbstgefühle steht die Niederträchtigkeit,

Wort und That, sowohl in Beziehung auf höhere Wesen, als Andere und uns selbst. Da es schwer ist, zwischen Annahung und Stolz auf der einen, dann einer kriechenden und sich wegwerfenden Dezmuth auf der anderen Seite das rechte Maas zu halten; so wird dieser Fehler noch immer von ganzen Ständen und Völkern, ja selbst von Vornehmen gegen noch Höhere, ost genug begaugen, und muß daher nach seinen Quellen, seiner Unsittlichkeit und mit seinen Besseungsmitteln wohl erwozaen werden.

Diederträchtige, oder Belialskinder (5. Mof. XIII, 13.) werden im A. T. mit weggeworfenen Difteln verglichen (2. Sam. XXIII, 6.); ber Teufel felbst wird in ber Bibel Belial und Beliar (2. Kor. VI, 15.) genannt, ohne Zweifel mit berfelben witigen Alliteration, welche ben Beelfebub in Beelfebul verwandelte (Matth. XII, 24.). Es bezeichnet aber Niederträchtigkeit das vorfähliche Verläugnen und Wegwerfen seiner Menschenwurde und Perfonlichkeit; also eine freiwillige moralische De= gradation, die man von der politischen (deminutio capitis) und der oft nur korperlichen Muthlosigkeit (abiectio animi) wohl unterscheiben muß. Wahrend ber Hoffartige sich über seine mahre Stellung in dem Geisterreiche erhebt, sinkt der Miederträchtige unter fie, oft bis zum Thiere berab, und verfett sich dann in eine Lage, in der er, bis er die menschs liche Wurde wieder gewonnen hat, keiner weisen und sittli= chen That fähig ist. Es giebt nemlich schon eine Nieder= trachtigkeit der Gefinnung, wenn der Mensch in den wich= tigsten Ungelegenheiten seiner Person, namentlich da, wo es sich um feine Pflicht, fein Recht, feinen Glauben und feine Sofnungen handelt, von feiner Bernunft und Freiheit feinen Gebrauch macht, sondern sich blindlings von Underen lenken und leiten

laßt. Das ift ber Fall bei bem roben, oder gebilbeten Thier= menschen, ber entweder die Beiligkeit ber Pflicht überhaupt verspottet, ober fie boch nur in der Stimme feiner gungen und der außeren Convenienz und Klugheit sucht, oder fich von jedem Gaukler und Schamanen vorspiegeln laßt, was er gewissenshalber zu thun, ober zu meiden habe. ift das ferner ber Fall bei dem Unwurdigen, der fich gera= bezu von einem Underen für rechtlos erklaren und als solcher behandeln läßt; es sei nun, daß er von Jemanden das Recht erkauft, seinen Ropf auf ben Schultern zu tragen, sich ein Eigenthum zu erwerben und mit Underen feine Gedanken zu wechseln, oder daß er sich freiwillig zu einem reinpassi= ven Gehorsam versteht und auch den Befehl, auf allen Die: ren einherzugehen, geduldig als ein fur ihn verbindliches Gefet vollzieht. Es ift das endlich der Fall bei allen Chriften, die als Berufene zur Freiheit und Prufung (1. Kor. VII, 23. 1. Theff. IV, 21.) sich doch von der Wahrheit zur Luge wenden (2. Petr. II, 21.) und Alles einfaltig glauben, was ihnen Ungottliches und Unsittliches, sei es im Namen der Rirche, oder aus eigener Unmagung, vorgetragen und eingeschärft wird. Es mag fenn, daß man folcher Laft= thiere in den Familien, in Gesellschaften, in uncultivirten Staaten und Zwangsanstalten des Geistes bedarf und ihnen wohl, als hatten sie recht gethan, noch eigennützige Lobreden halt. Aber anders urtheilt die selbstsüchtige Klugheit, anders die keinen Wahn schonende Sittenlehre; die Bernachlässigung bes Selbstdenkens in personlichen Ungelegenheiten, über Die uns Gott alle burch die Bernunft erleuchtet hat, bleibt fur jeden Menschen, auch fur den Knecht und Laien, entehrend und wurdigt seinen selbstthatigen Beist zur Passivitat bes Instincts herab. Man beweiset ferner eine Niederträchtigkeit in Worten, wenn man gegen Undere eine in Sclaverei übergehende Ehrfurcht heuchelt und sich dadurch bis zu den Leibeigenen, ja bis zu den Sausthieren herabsett. Rant (Tugendlehre S. 93.) rechnet hieher auch ben Gebrauch ber aus dem Feudalspfteme berftammenden Geburtstitel, die be-

fanntlich schon von ben Quafern als eine unerlaubte Schmei: chelei gemißbilligt wurden (Barclai's Apologie Sat XV. §. 3.). Un der Lacherlichkeit Diefer gothischen Courtoifie ift nun zwar nicht zu zweifeln; man findet indessen abnliche Titel schon bei ben Griechen (καλώς πεφυκώς. Sophoclis Electra v. 384. άγεννητὸς für δυσγενής, Trachin. v. 61.) und im N. E. (Apostelgesch. XXIII, 26.); sie sind auch mehr grammatisch, als moralisch tabelnswerth, ba man in anderen Sprachen, wie in der englischen, nur angemeffenere Beiworter wählt, die Berschiedenheit des Ranges auszudrus den; und folang bas allerdings pedantische und cangleithum: liche deutsche Titelwesen nicht von oben herab umgestaltet wird, kann fich der Ginzelne nicht erlauben, von diefer gefetlichen Convenienz eigenmächtig abzuweichen, wie benn selbst hier eine steife Unhänglichkeit an alte Formen in Schriften und Briefen bewiesen hat. Gine niedrige und sich megwerfende Gesinnung geht endlich in Handlungen über, wenn man sich und seine Person als Mittel und Werkzeug zu unwürdigen und entehrenden Zwecken gebrauchen läßt. Das geschieht, wenn man vor Menschen das Knie beugt und fich in eine anbetende Stellung verfett; wenn das Bolk großen Mannern die Pferde von dem Wagen abspannt und Die Stelle der Lastthiere einnimmt; wenn man, wie fonst die Landsknechte, fich Seelenverkäufern in die Urme wirft, ober Blut und Leben um fremden Sold vermiethet; man Necht und Wahrheit wie eine Waare verkauft, wenn man feinen Korper um einen schandlichen Preis (5. Mof. XXIII, 18. meretrix) der Wollust preis giebt; wenn man sich, wie falsche Zeugen, Rabulisten und Banditen zum Meineide, zur Beugung des Rechtes, oder zu Mordthaten und anderen Verbrechen dingen läßt. Wollte man den Umfangdieses Begriffes noch in einer anderen Beziehung ausmessen, so konnte man auch von einer Wegwerfung unserer Men= schenwurde in Rucksicht auf hohere, uns gleiche und nie-drigere Wesen, als wir sind, sprechen. So vervietet in der Apokalypse (XIX, 10.) ein Engel die ihm ungebührlich

zugebachte Ehre ber Unbetung, und zuverlässig ift es eine Gott felbst miffallige Sandlung, wenn wir, statt als freie De= fen uns vor ihm zu demuthigen, wie Burmer uns im Staube winden und über eine gangliche Berdorbenheit unferer fittlichen Ratur wimmern, an die wir felbst nicht glauben, und bie im Grunde mehr eine Lafterung, als Erhebung bes Schopfers ift. So arten die Liebkosungen, Schmeicheleien und Chrerbietungsbezeigungen gegen unsere Mitmenschen oft in eine Bergotterung aus, zu der man fich ohne Gelbsternie= brigung nicht verstehen kann; daher die Waffengefahrten Uler= anders des Großen ihm mit Aufruhr drohten, als er ihnen die babylonischen Aniebeugungen zur Pflicht machen wollte. Noch zu Cafars Zeiten hielt es jeder freie Romer für eine Die= derträchtigkeit in Beziehung auf sich felbft, als Schauspieler aufzutreten, und als das ein Ritter bennoch auf Cafars wiederholten Befehl that, war Cicero der erste, der ihm den Sit auf der Ritterbank verweigerte. Aber an den morgen= landischen Sofen war die schmähliche Sitte langstens zur Meisterschaft ausgebildet, sich mit der Unterwürfigkeit eines Eunuchen vor dem Gebieter zu beugen, Riedrige aber, ober auch feines Gleichen mit bem Uebermuthe bes Satrapen in den Staub zu treten. Selbst die Unhänglichkeit an gewisse Thiere verwandelt fich bei manchen Menschen in eine Gelbft: erniedrigung, der man nur mit strafendem Unwillen gedenken kann. Gehen wir nun auf die Quellen der Niedertrach= tigkeit zuruck, fo finden wir fie a) schon in der Erziehung. Die Frauen des Morgenlandes und die geborenen Sclaven werden von Jugend aufschon so fehr moralisch erdrückt und gleichsam geistig getodtet, daß man sich nicht wundern barf. wenn fie fich, auch im Wechsel des Gluckes, nie zur wahren Seelengroße erheben konnen. Kommt hiezu noch b) eine despotische Staatsverfassung, so sinken ganze Stande und Wolfer zum Sclavenpobel herab. Unter ben Chriften fteben die Urmenier und Griechen, letztere wenigstens bis auf bie neuesten Zeiten, darum so tief in ihrer sittlichen Bilbung, weil sie von folgen Barbaren beherrscht und unge=

straft unterbrudt wurden. Gelbst unter ben Juben hat man jenes gerechte und eble Selbstgefühl, welches zwischen kneche tischer Erniedrigung und stolzer Aufgeblasenheit in der Mitte steht, nur darum selten gefunden, weil dieser unglückliche Stamm lang genug von religiofen und politischen Feffeln gebruckt wurde. Denn c) auch die falsche Große fteht mit der Niederträchtigkeit in einer nahen Berührung. Ein fich hocherhebender Fürst steht gebieterisch an der Spite feines glanzenden Sofes, und ift zugleich ber Ruchenjunge feiner verworfenen Buhlerin; ein ausgezeichneter Graf halt ftreng uber dem Gefete ber Cbenburtigkeit, aber er achtet es für unbedenklich, ein falscher Spieler zu senn; ein reicher Domherr bietet Alles auf, durch Almofen und Undachts: übungen in den Ruf ber Frommigkeit zu kommen, aber er ift ein bekannter Kornwucherer und verkauft seine geistlichen Stellen an den Meistbietenden. Gerade die Stolzesten auf ihre Geburt, ihre Titel und Orden find ber Bersuchung am zugänglichsten, ihre mahre Große und Burbe um einen annehmlichen Preis zu verkaufen. Berbindet sich damit noch d) der hang zu falichen und uppigen Freuden, fo erniedrigt sich der Mensch unbedenklich, um Mittel fur seinen thorigten Lebensgenuß zu gewinnen. Die alten Romer maren unbestechlich und ihrer Burde eingebent, solang sie frugal und mäßig blieben; als sie aber mit afrikanischem und asiatischem Eurus vertraut wurden und alle Bedürfniffe ber Prachtliebe bei ihnen erwachten, boten sie Ehre, Unschuld, Treue und Baterlandsliebefeil. Rom felbit, fagte Sugurtha, murde kauflich fenn, wenn sich nur ein Räufer zu ihr fande. Und wo werden beschworne Geheimniffe, die eheliche Treue, die Pflicht des Umtes und Berufes, die perfonliche Chre noch immer im Stillen feilgeboten? In allen Stadten und Familien, wo Ueppig= feit der Sitten herrscht und die Summe der Bedürfnisse ben Erwerb überschreitet. Niemand wird nun an der Unfitt= lichkeit dieser Handlungsweise zweifeln, da 1) kein sich feiner geistigen Burde entaußernder Mensch je zur freien Erkenntniß der Wahrheit gelangen fann, die ihm burch

bas Christenthum beschieden ist (Joh. VIII, 32. 1. Tim. II, 4.). In ganbern, wo Schamanen, Derwische, Rabbinen und anmagende Priefter die Denkfreiheit durch ihre Catungen erdrucken, herrscht überall Unwissenheit und schnoder Aberglaube. Es zerstort die Niederträchtigkeit auch 2) den Reim aller Tugend. Ber seine Menschenwurde einmal ausgezogen hat, erhebt sich felten durch Reue und mahren Glauben zu ber verlorenen Freiheit, sondern sucht nur durch falsche Buße den Schein der Absolution zu gewinnen, um sofort auf die Bahn ber alten Missethat zuruckzukehren. Ulte Ruppler, Sunder und Buhlerinnen verrathen, auch als Frommler und Betschwestern, eine Engherzigkeit bes Uberglaubens, die den mahren Gottesverehrer mit Schauder erfüllt. Der Niederträchtige wird fogar 3) der öffentlichen Gi= cherheit hochst gefährlich, weil er immer bereit ift, fur einen bestimmten Preis auch bas Band ber beiligften Pflicht ju gerreißen. Judas verrath feinen erhabenen Meifter, Ra= vaillac erdolcht seinen edlen Konig, der bestochene Diener schwätzt die Geheimnisse des Staates aus, die feile Dirne überliefert ihren Buhlen rachgierigen Mordern. Despoten und methodische Obscuranten, die der Unwissenheit das Wort fprechen und nur blinden Gehorsam fordern, mafnen daber die Leidenschaft und das Berbrechen gegen ihre Mitburger und fallen oft felbst als Opfer ihrer Berblendung und Will: führ. Es erklart fich auch 4) das Chriftenthum nach: brudtich gegen das Wegwerfen der Menfchen= wurde in folgenden Stellen: Matth. XXVII. 3. 1. Kor. III, 21. VII, 23. Die Mittel der Befferung und Berwahrung gegen diese Berirrung unseres Geschlechtes fallen theils der Regierung, theils der Erziehung, theils ber Gelbstbeobachtung des einzelnen Menschen anheim. Beise Regierungen konnen das moralische Sinken eines Bolfes verhuten, wenn sie entehrende Gesetze, wie Geleite, Leibzolle, die Todtenhand, die korperliche Bisitation der Reisenden abschaffen und in allen ihren Verordnungen Achtung für die Menschenwurde ihrer Unterthanen aussprechen. Beise

Erzieher mussen den christlichen Religionsunterricht auf den Grundsat bauen, daß jeder Bekenner Jesu zur Gemeinsschaft mit Gott und zur inneren Freiheit berusen ist (Galat. V, 13.), die nur im Schooße der außeren unter dem Schutze der Gesetze gedeihen kann. Zuletzt muß auch der Gesallene, der seine innere Würde verletzt hat, die traurige Beobachzt ung bei sich erneuern, daß nichts so schmerzlich ist, als die Verachtung seiner selbst, daß sich der Mensch diese Entwürzbigung seines Inneren gar nicht vergeben kann, und daß er, gleich einem zerbrochenen Rohre (Matth. XII, 20.), einer langen Unstrengung und glaubigen Erhebung bes Gemüthes bedarf, um die verlorene Kraft der Seele und des Willens wieder zu gewinnen.

Für den Menschenfreund ist es eine erfreuliche Beobachtung, daß die fortschreitende Cultur der Zeit durch eine
bessere Erziehung, reinere Religionsbegriffe und eine angemessene Staatsverfassung diesem Laster kräftig entgegengewirkt und
den Zeitgenossen ein höheres Gesühl ihrer sittlichen Bürde
eingeslößt hat. Christliche Humanität erhebt ihre Stimme
aus dem Munde edler Beherrscher unseres ganzen Welttheiles;
die Ketten der Sclaverei und Leibeigenschaft verschwinden,
mit wenigen schmählichen Ausnahmen, immer sichtbarer, und
selbst in dem knechtisch-despotischen Drient ist der bessere gang zum Dünkel, Stolz, zur Ungebundenheit und Gesetzlosigkeit ist nicht weniger furchtbar, als die seige Selbstentwürdigung. Leider bewährt sich auch hier der alte Spruch
des römischen Dichters:

Stulti dum fugiunt vitia in contraria currunt.

§. 128.

Von der Selbstbeherrschung.

Erhalten und befördert wird dafür das Gefühl unserer persönlichen Würde zuerst durch Selbstbe= herrschung, oder die Gewalt des Menschen über seinen eigenen Willen, die zwar in den Angenblicken des ruhigen Bewußtsehns leicht geschüßt werden kann, aber bei dem Nebergange der Reigung zur Begierde und Leidenschaft bedrängt, und dann durch die Nebersmacht des Affectes, wie im Fieberparorpsuns, gänzlich verloren wird. Sine genque Entwickelung ihres Begriffes, die Bestimmung ihres sittlichen Werthes, und die Mittel, ihrer mächtig zu werden, verdienen daher unsere ganze Ausmerksamkeit.

Wer seine Freiheit und personliche Wurde bewahren will, muß vor Allem über sich wachen, daß ihm dieses Rleinod nicht von den Feinden seiner Tugend entriffen werbe. Die Erfüllung dieser Pflicht wird ihm zwar leicht in der Stunde des Erwachens, wo das geiftige Leben neugeftarkt hervortritt und durch ein ruhiges Selbstbewußtseyn, das heißt burch die ihm einwohnende Idee Gottes, die Regungen des thierischen Lebens in abgemeffenen Schranken halt. Daber Die moralische Sicherheit des Menschen, weil er hier von felbst geneigt ift, das Gute zu wollen und zu vollbringen, benn die Erfahrung lehrt, daß auch trage, sinnliche und sitt= lichzweideutige Menschen zu ihrem naturlichen Pflichtgefühle in den Morgenstunden zuruckfehren. Go wie aber Nahrungs: mittel, - außere Sinnenreige, ober eine innere Unregung ber Begierde und des Abscheu's die Bewegung des Blutes und Nervengeistes beschleunigen, oder hemmen, wird auch die Rlar= heit des Bewußtsenns getrubt und die Macht des Gemuthes über sich selbst geschwächt; das moralische Gleichgewicht der Seele wird aufgehoben und die Leidenschaft nimmt den Willen gefangen (Rom. VII, 23.) unter ber Gunde Gefet (axoateia, impotentia animi, intemperantia). Ein Augenblick, ein Moment geistiger, organischer Kraft, ober Schwache entschei= bet fur das llebergewicht, und mit ihm fur die Tugend, ober ben Kall bes Menschen. Gin Widerspruch, eine Beleidigung weckt den schlummernden Born zur Abwehrung der drohenden

Schmach; noch hat ber erblaffende, ber errothende Mensch ben Unwillen in seiner Gewalt; aber nun ofnet er bas Berg dem aufwallenden Blute, und die Junge floßt schon giftige Lasterungen aus, ober der Urm erhebt sich zur strafenden Mighandlung bes Gegners. Der Trieb des Geschlechtes ift bei dem gefunden Menschen an sich schon stark und machtig genug; wird er nun noch überdieß durch buhlerische Runfte gereitt, so überwaltigt er ben Ginn fur eigene Reinheit und Unschuld, und bereitet ber taumelnden Lust einen schmablichen Sieg. Es giebt bier Mugenblicke, wo die Freiheit erschöpft, eclipsirt und von der Nothwendigkeit so verschlungen zu fenn scheint, wie bei einem Unfalle von Wafferscheu in der Wuth, wo der Kranke zuvor seine Freunde warnt, daß sie bei dem nahen Eintritte des Parorysmus von ihm nicht wider seinen Willen mogen gebiffen und verwundet werden. So fturgen fich erhipte Reisende in der Bufte auf die end: lich gefundene Quelle und konnen kaum von den Schwert= ftreichen ihrer Begleiter abgehalten werden, durch schnelle Boschung ihres Durstes sich selbst zu morden. Go kann ber Wanderer, wenn er die peinlichsten Empfindungen der Ralte überwunden hat, oft nur durch gewaltsame Mittel verhindert werden, sich niederzulegen und dem angenehmen Todes: schlummer in die Urme zu finken. Gin muthiger Unführer erstürint mit den Seinigen eine Batterie; fie folgen ihm auch, bis die nahen Feuerschlunde Feuer und Tod ausspeien; nun ruft ein Feiger, es rette fich, wer ba kann, und in einem Mugenblicke stiebt der ganze Haufe auseinander. Diese magische Gewalt der Naturnothwendigkeit entwafnet keine Schultheo: rie einer beharrlichen Freiheit; es giebt Augenblicke, wo der Starffte unter dem Gefühle feiner Schwachheit erliegt, und wo also auch das strengste Sittengericht verstummen muß. Desto wichtiger ift es, ba, wo man die einbre: chende Leidenschaft noch zurückhalten fann, ihr eine Schutwehr entgegenzuseten, bag fie nicht jum Affecte anschwelle und bann, wie ein Bald= ftrom, alle Damme ber Bernunft burchbreche. Wir

erklaren aber bie Selbstbeherrichung (avroxoareia) für die Behauptung des freien Bewußtsenns und der Gelbstthä= tigkeit des Willens in den Augenblicken der vordringenden Leidenschaft. Ohne Zweifel gehört zu ihr 1) eine Ubnor= mitat, ober Atarie ber Sinnlich feit in Beziehung auf ben Willen, es sei nun, daß er exaltirend afficirt werde, wie in der Liebe, Freude, dem Borne, Saffe, der Gefprachig= feit und der Lachbegierde; ober deprimirend, wie in der Furcht, Ungft, Traurigfeit, Berlegenheit und Berftimmung bes Gemuthes. Db mehr Seelenstarke und Willenstraft zum Siege über die erste, oder zweite Gattung ber Leidenschaften gehöre, ist zweifelhaft. Die Psyche des Apuleius überwindet Die Kurcht, aber sie fann bem Drange ber Geschwätigkeit nicht widerstehen (Gir. XIX, 22. XXI, 28.). Alexander der Große bleibt ein Beld in ber größten Gefahr, aber er ist im Trunke nicht mehr feines Muthes Berr. Calvin verliert unter der heftigsten Migrane den Faben feiner Ideen auf der Rangel nicht, aber er konnte seine Rachgierde nicht mehr bandigen, als ihm ber Zufall feinen Feind Cervet in die Sande lieferte. Racine mafnet fich gegen den Chrgeit mit ber Ruhe eines Beifen; aber eine ungeschickte Erinner= ung an Scarron vor Ludwig XIV. und ber Maintenon fest ihn in eine Verlegenheit, die seinen Tod gur Folge hat. Garrif kann burch fein Mienenspiel alle Zuschauer beberrschen; aber bei dem Unblicke eines Fleischers, der fich die De= rucke vom Saupte nimmt, muß er in dem feierlichen Monologe bes Samlet mit einem schallenden Gelachter abtreten. Es hangt Alles bavon ab, ob Jemand an feiner ftarken, ober schwachen Seite angegriffen wird; ba, wo ber Gine fiegt, wird der Undere unterliegen; der Berr versucht Diemanden über fein Bermogen, sondern lagt jede Berfuchung ein Ende gewinnen, daß wir sie zu ertragen vermogen (1. Ror. X, 13.). Das Wesen ber Selbstbeherrschung kann nun 2) keinesweges barinnen bestehen, bag wir diese innere Uf= fection des Willens vollig aufheben und uns in einen Bustand ganglicher Apathie verseten. Es ift bas schon

nach der ganzen Einrichtung unseres Gemuthes nicht wohl moalich; benn da die Starte unserer Empfindung von dem Grade ber Berührung unserer Sinne, die Rraft unserer Borstellung von der Starke der Empfindung, das Gefühl wieder von der Borstellung, der Grad der Begierde, oder Ab= neigung aber wieder von ber Lebhaftigkeit des Gefühles abbangt; fo konnen wir die Unregung, ober Depression bes Willens von der pathologischen Seite eben fo wenig verhuten, als es unfere Rrafte überfteigt, ber Heolsharfe Tone gu entlocken in der Windstille, oder ihr im Freien Stillschweis gen zu gebieten, wenn die Fittige des Windes ihre Saiten berühren. Wollte man aber nach einer Fühllofigkeit ftreben, wie sie die Stoifer forderten, wie sie die Quietisten und Quafer erzwingen, und wie sie selbst der Sofling, solang er im Dienste ift, erkunftelt, bis er es gur Fertigkeit bringt, weder frohe, noch widrige Eindrucke durch ein leises Spiel feiner Mienen zu verrathen; so wurde bas nur durch eine Spannung, oder Ueberspannung bes Beiftes moglich werben, bie man sich als hochsten Zweck des Lebens vorsette; Bille murbe burch biefe einseitige Unstrengung auf eine Folter gespannt werden, auf der er jede Kraft zur freien Bewegung auf bem Gebiete des Mannigfaltigen verlieren mußte. Uchill weiß wohl im einsamen Zelte seinen Rummer burch bas Spiel feiner Leier zu beschwichtigen; aber lagt man ihn gleich unbewegt im Rampfe mit dem Ugamemnon fuhlen, benken und sprechen, so ist er nicht mehr Uchill im Kreise ber Helden, sondern ein Trappist in seiner Clause. Es ift schon genug, wenn der sich selbst beherrschende Mensch 3) den Bewegungen bes Gemuthes feinen Ginfluß auf ben Willen gestattet, sondern sein freies Bewußtsenn vertheidigt, die Selbstthatigkeit des Denkens und Willens nicht verliert, oder, wie Untonin sagt, die Reigung bricht, die Begierbe in ihrem Sturme aufhalt, Die Schwingen feiner Einbildungsfraft lahmt und fich das Steuerruder ber Bernunft nicht entreißen lagt (de se ipso IX, 7.). Wer gegen die Macht der Gelbstverblendung auf feiner Suth, und bes

zudringlichen Spieles seiner Phantasie Meister ist, der besitzt auch jene siegreiche Gewalt des Geistes über den Willen, die man nicht weiter erklären und nur als einen den Menschen zum Himmel erhebenden Vorzug bewundern kann. Daß nun diese sittliche Gewalt über uns einen hohen Werth habe, läßt sich leicht darthun, weil

- 1) der größte Vorzug des Menschen in der freigenden Klarheit seines Bewußtseyns besteht. Indem sich Die Selbstthatigkeit unferes Beiftes in dem inneren Sinne spiegelt, wird er fich feiner bewußt; er ist durch biefe Reflexion der Seele in der Sinnlichkeit von der Korper= welt abhängig und unterscheidet sich badurch wesentlich von Gott, deffen Leben kein Punkt, wie das unfrige, fondern die weite Ewigkeit ift. Aber darum lebt er doch in diesem Korper, daß er mit freier, schopferischer Rraft immer tiefer in fein organisches Seyn und Wirken ein: greife, immer freier benke und wolle, und wenn bas sinnliche Leben abstirbt, mit reinem und geläutertem Gelbst in eine hobere Welt hinuber trete (2. Ror. V. 1 f.). Wer fich nun von feinem Wahne und feinen Begierden überwältigen läßt, der schreitet nicht vorwarts, fondern finkt von der Stufenleiter geistiger Wefen zu bem dunklen und verworrenen Bewußtseyn ber Thiere herab, und kann doch die Gelbstvergessenheit nicht mehr erreichen, die ihm in seiner Thorheit munschensmurdig Dieses traumende Berfinken bes Beiftes fenn wurde. in die gedankenlose Materie (matière brute) ist aber der entehrendste und peinlichste Bustand, in den fich ein unsterbliches Wefen verfeten kann. Dafur ift eine beharrliche Gelbstregierung
- 2) die Seele der Tugend. Mäßigkeit ohne Hunger und Durst, Keuschheit ohne Temperament, Wohlthätigkeit im Schoose des Ueberslusses können den, der sie übt, nicht besser machen, weil alle diese Handlungen, wie ein Uebergewicht ohne Gegengewicht, sich selbst bestimmen. Erst dann, wenn die Wahrheit den Wahn, der bessere

Entschluß den schlechteren, aber vordringenden zu bekämspfen hat, kann der Mensch tüchtig (2. Kor. III, 5.) und tugendhaft werden. Genau der geistige und sittliche Unstagonism, durch den sich die Bahn unserer Tugend hinzdurchzieht, kann in uns jenen inneren Widerstand, und durch ihn jene eigene Thätigkeit wecken, durch den wir uns zu Gott erheben. Das sittliche Leben ist Kamps, und nur der, welcher recht kämpst, wird gekrönt (2. Tim. II, 5.). Zeder Sieg des Geistes über die emporte Leisdenschaft ist bleibender Gewinn für den inneren Mensschen (Köm. XII, 21.). Zugleich ösnet die Selbstbesherrschung

3) die Quelle der reinsten Freuden. Wer in der Hitze seinen Durst überwindet, bewahrt sich nicht nur vor einem Heere von Uebeln, die seine Gesundheit stozen würden, sondern bereitet sich auch das frohe Gesühlt der Selbsterhebung über das andringende Verlangen seiner Sinnlichkeit, durch das ihm die folgende Labung erst willsommen und erquickend wird. So ist jeder Sieg über die anstürmende Begierde nicht nur eine Ableitung falscher Vergnügungen, die den reinen Lauf unserer Gestühle trüben würden, sondern auch eine Erösnung und Sinleitung neuer Freudenquellen in das Bewußtseyn, durch die uns jeder äußere Genuß erst angenehm und reihend wird. Auch in goldenen Fesseln ist der Gesangene immer elend, während der Sieger vom Bache am Wege trinkt und froh sein Haupt erhebt (Ps. CX, 7.).

4) Die Selbstbeherrschung ist auch eine unerläßliche Tugend des geselligen Menschen und des Staatsbürgers. Die meisten Verbrechen, welche die Grundseste der öffentlichen Wohlsahrt erschüttern, werden im Uffecte begangen; im Jähzorn mordet Alexander den Klitus, voll Schwermuth erhenkt sich Judas, unter wilz den Orgien seiert Messalina die ehebrecherische Vermählung mit ihrem Buhlen, in einer Stunde gereitzter Eifersucht unterzeichnet Elisabeth das Todesurtheil der

Maria Stuart, und im Taumel prophetischer Schwärmerei erhebt sich unter schweren Verbrechen Johann von Leiden auf seinen apokalyptischen Thron. Wer sich nicht selbst zu regieren vermag, kann unmöglich ein treuer Gatte, ein weiser Vater, ein würdiger Freund, ein kluger Beamter, ein guter Bürger seyn. Daher wird diese Tugend auch

5) von dem Christenthume nachdrucklich durch Lehren (Matth. V, 29 f. VII, 15. Galat. V, 16. Tit. II, 12.) und besonders durch das Beispiel Jesu empfoh: len, der in schweren Versuchungen des Ehrgeites und Weltsinnes (Matth. IV, 1 ff.), in großer Gefahr (VIII, 25 f.) und felbst ba, wo es seinem Leben galt (Joh. XVIII, 37.), überall hohe Besonnenheit, Fassung und Muth bewies und dieselbe Sandlungsweise auch seinen Schülern zur Pflicht machte (Matth. X, 39.). Die am 31. Oct. 1793 ju Paris hingerichteten Gironoiften, un= ter welchen die Namen Briffot und Bergniaud glangend hervortreten, haben diefelbe Beherrschung ihrer selbst durch wurdige Erduldung eines unverdienten Tobes bewährt. Man vergl. le dernier banquet des Girondins in den Oeuvres complètes de Charles Nodier, Paris 1833. VII, 1 s.

Mit diesen einleuchtenden Verpflichtungsgründen sind nun noch die nothigen Hulfsmittel zur Beforderung der Selbstbeherrschung zu verbinden, da sich kein Sterblicher, auch der weiseste und beste nicht (Matth. XXVII, 46.), eisnes immer vollkommen klaren Bewußtseyns und einer unsunterbrochenen Herrschaft über seinen Willen (Autexusie) rühzmen kann. Er nahert sich diesem Ziele nur, wenn er

1) seine Ein bildungskraft zügelt, und sie durch die Wahrheit, das heißt, durch richtige und angemessene Vorstellungen und Begriffe von denjenigen Gegenständen, die seine Leidenschaft erregen, in Schranken halt. Man denke sich den Habsüchtigen; er durchwacht Nächte und brütet über immer neuen Entwürfen, seinen Mammon

Bu vermehren. Er lerne bas Geld, nicht als ein Gut, fon= bern als ein Mittel zum Guten schätzen, bas er bald anderen Banden überlaffen muß, und feine Seele wird frei werden. Man erinnere sich an den Wollustigen, der sich nach der Befriedigung der Geschlechtsliebe als dem hochsten Glucke des Menschen sehnt. Er betrachte sie, wie Sippofrates, von der animalischen Seite, in ih= rer Bermandtschaft mit der Epilepsie, oder mit Tiffot als Quelle ungabliger Rrankheiten und Beschwerden, und er wird fich beschämt fühlen, daß er einen niedrigen Sin= nenreiz höheren Geistesqutern vorzuziehen magt. Selbst Die Todesfurcht ift nur ein Phantom; armer Schwäch= ling, der bu gitterst und bebst, wenn bu auf beine lette Stunde hinaussiehst; benke bir ben Tod als beinen Befreier unter bem fanften Bilbe bes Schlummers, und bein geangstigtes Berg wird Rube und Troft erquiden.

- 2) Ber fich des Gedankens an den Gegenstand eines tho= rigten Wunsches, oder Abscheues nicht gang entschlagen fann, ber enthalte fich wenigstens in bem Uu= genblicke bes Uffectes jeder Sandlung. Wohlift es heilfam, in bem Buftande ber Traurigkeit, ber Schwermuth, der Sehnsucht sich zu zerstreuen und bie Seele von dem abzuziehen, mas fie begehrt, oder mas ihr versagt ift. Eben so weise ift es im Born, sich so= fort zu einem anderen Geschäfte zu wenden, damit bie Entruftung nicht Wurzel schlage, und dann, wie ein sich fangender Wirbelwind, Alles zerschmettere. Wer aber Dieser Abstraction nicht fabig ist, der mache es sich we= nigstens zur Pflicht, im gereizten Buftande jeden Ungrif, selbst jede Bertheidigung, wenn sie nicht Nothwehr ist, ganzlich zu unterlassen, wie geneigt er auch gerade hier zum vorschnellen Sandeln senn mag. Das wirksamste Mittel gegen den Born, lehrt Seneca (de ira 1. III, c. 12.) ift der Aufschub.
- 3) Ein tiefer Beobachter des menschlichen Herzens legte einen hohen Werth auf das Gebot: lerne dich selbst von Unmons mor. 11. 13.

und deinen Genius kennen, so wird dir Vieles anders und klein erscheinen; du wirst dann deine Wurde sühlen und dich überzeugen, wie erniedrigend es sür ein freies, vernünstiges Wesen ist, dich unter die Gewalt der Neigung und Leidenschaft zu beugen (Antonin. III, 6.). Dieses würdige Selbstgefühl ist besonders denen zu empfehlen, die von sich eine zu geringe, von Andern eine zu hohe Meinung haben, sich eben daher gegen sie tieser stellen, als sie sollten, und dann sich auch willenlos ihrem Einslusse und ihrer Willkühr preisgeben. Eine würdige Selbstschätzung wird sie vor dieser Schwachheit bewahren und ihnen allmählig die Unbefangenheit wies dergeben, ohne die keine Selbstbeherrschung möglich ist.

- 4) Wohlgethan ift es ferner, Die Leidenschaft, Die unferer Freiheit gefährlich wird, von der phy= sischen Seite zu schwächen. Arbeitsame Menschen find reigbarer, als feiernde; barum schwache beinen Bang jum Born durch Rube und Berftreuung. Gine reichliche Diat führt dem Geschlechtstriebe zu ftarke Nahrung zu: barum vermindere die Bahl beiner Mahlzeiten und fete bich auf Pflanzenkoft. Gin unbefriedigter Chrgeiz raubt bir beine Ruhe und zehrt beine besten Rrafte auf; bie Betrachtung eines Grabes, die Anschauung des Sarkophags von Alexander dem Großen, oder der Thranen= weibe auf dem Grabhugel bes Ginfiedlers von St. Selena wird die heimliche Gluth beines Inneren bampfen. Selbst eine zu lebhafte Einbildungskraft, die den Berstand so oft uber die Grenze der Beisheit hinmeafuhrt. fann man durch Unterbrechung des finnlichen Gedanken= spieles, burch Uebung bes Gedachtniffes, burch mathema= tische, ober speculative Lecture herabstimmen und dadurch ein unbefangenes Urtheil vorbereiten. Was aber auch diefer Berfuch und
- 5) selbst das Undenken an weise und edle Menschen, die ihrer Leidenschaften mächtig wurden, nicht vermag, das wirkt die Religion und das Gebet. Erinnerungen

an einen Archytas von Tarent, Sofrates, Plato, Melanchthon und Fenelon tragen schon viel zur Beruhigung des Gemuthes bei. Es wirket das namentlich ber Glaube (1. Joh. III, 9.) und die Kraft des Ge= betes, das schon durch eine ftille Erhebung bes Bergens (Mom. VIII, 26.) den Geist ermuthigt, die inneren Blendwerke des Gemuthes zerstreuet, ben Berftand erleuchtet und dem Willen neue Kraft zum Guten zu: führt (1. Theff. III, 13.). Wer ernst und findlich beten kann und will, und ware es auch nur mit einem innig und fehnsuchtsvoll zum Simmel gerichteten Blicke, ber wird immer ftark genug fenn, ber Unfechtung bes Angenblickes zu entgehen und durch den ersten, vielleicht noch schwachen und unvollkommnen Gieg, den zweiten ffarferen und entscheidenderen vorzubereiten (2. Korinth. XII, 9.).

Xenophontis memorabilia Socratis, lib. I. cap. 5 sq. Ciceronis quaest. Tuscul., l. IV, c. 9. Valerii Max. dicta et facta, lib. IV, c. 1, de moderatione. Antoninus de se ipso, l. IX, c. 7. Lactantii institution. 1. IV, c. 1. Gellert's Schriften, Th. VII, Leipzig 1770. morazlische Vorlesungen, S. 428 ff. von der Herrschaft über die Begierden. Reinhard von der christl. Selbstbeherrschung in s. Predd. v. J. 1801. B. II, S. 234 ff. M. Religionszvorträge über die wichtigsten Gegenstände der christl. Glausbensz und Sittenlehre, 2te Ausg. Erlangen 1801. Bd. I, S. 29. von der edlen Festigseit des Charafters.

## §. 129.

Die sittliche Unabhängigkeit von fremder Willkuhr.

Unsere Anlage zur Persönlichkeit entwickelt sich aber auch dann nur zur sittlichen Wollkommenheit, wenn wir uns unabhängig von fremder Willführ erhalten. Ganz frei kann kein Ge=

schöpf, fein Diener, fein Mitglied einer Familie, ober bürgerlichen Gesellschaft werden; aber Jeder soll doch darauf bedacht feyn, seine Abhängigkeit nicht zu vervielfältigen, sondern vielmehr eine gewisse außere Selbstständigkeit zu erringen, sich von einer Stufe äußerer Freiheit zur anderen zu erheben, und fich den Horizont seiner Pflicht nicht von Anderen verrücken gu laffen. Es ift leichter, die Grunde diefer Berbindlichkeit nachzuweisen, als die Art und Weise zu bestimmen, wie man ihr in den abgemeffenen Berhältniffen des Lebens ein Genüge leiften foll.

Da jeder Mensch ernten soll, was er gesaet hat; so hångt der sittliche Endzweck seines Daseyns von seiner freien und besonnenen Thatigkeit ab. Nun stellen sich aber diefer freien Wahl und Selbstbestimmung bei unseren außeren Handlungen viele Sinderniffe entgegen. Jedes Gefcopf ift als folches von Zeit und Raum umschloffen, gefett, bestimmt und abhängig, oder, wie ber Upostel fagt, der Gitelkeit durch bie Macht bes Schopfers unterworfen (Rom. VIII, 20.); auch die vernünftige Creatur hat einen Unfang ihres Seyns und ihrer Freiheit; sie ift baher in einer fittlichen Ordnung der Dinge bazu bestimmt, von dem niedersten Grade der Selbstthatig= feit, bis zum hochsten fortzuschreiten, und, da fie nie dahin kommen kann, die Wurzel ihres Dasenns in fich selbst zu be= grunden, wenigstens außerlich fo unabhangig zu werden, daß sich dem beharrlichen Ginflusse der Vernunft auf den Willen fein Hinderniß in den Weg stelle. Wer durch seine Geburt und burch feine Bedurfnisse in die Stellung eines Dieners versett ift, kann zwar da, wo ihm ein Underer befiehlt, ent= weber seine Ginstimmung in den Willen des Gebieters zu erkennen geben, oder ihm doch die Berantwortlichkeit deffen, was er gezwungen vollenden muß, überlaffen; aber in dem ersten Falle spricht er oft gegen seine Ueberzeugung, und in bem zweiten fühlt er sich gedemuthigt, ein bloßes Werkzeug für fremde, ihm mißfällige, oder gar unerlaubte und unfitte liche Zwecke zu fenn; er muß baber bas Berlangen nahren, von diefem Jodhe frei zu werden (1. Kor. VII, 21.) und fo handeln zu konnen, wie es feiner Ueberzeugung gemäß ift. Das Rind ift feinen Eltern Dankbarkeit, Bertrauen und Gehorfam schuldig; aber ber kraftige und felbst durch ben Eigensinn zur Festigkeit anstrebende, bisweilen felbst weisere und beffere Wille des Sohnes und der Tochter fühlt sich burd dieses untergeordnete Berhaltniß gedrückt; sie muffen beide wunschen, selbst Sausvater und Sausmutter zu merben und neue Familienglieder um ihren eigenen Beerd zu versammeln. Sede andere Gefellschaft, auch bie burgerliche, ist aber nur eine erweiterte Familie; es muß also auch in ihrer Mitte ein stetes Fortschreiten zur hoberen Freiheit moglich fenn, und felbst die, welche an ihrer Spige fteben, mufsen ernstlich darauf denken, ihren eigenen Willen in dem allgemeinen Willen aufgeben zu lassen, und, was damit gleich= bedeutend ift, jeder Ubhangigkeit von unweisen Rathgebern, so wie von ihren eigenen Vorurtheilen und Leidenschaften, au entsagen. Wahre Gelbstherrschaft, ober Souveranitat ift nichts Underes, als wahre Vernunftmäßigkeit, folglich zwar die freieste, aber auch hochste Abhangigkeit des Willens von der Pflicht, folglich eine Aufgabe des Lebens, die der Fürst mit bem Bettler, nur in einem anderen Wirkungsfreife gemein hat. Das moralische Leben des Menschen pulfirt, wie das organische, zuerst nach Außen, um in freier und abge= messener Bewegung in das Innere zurückzukehren; er will erst unabhangig von Underen und ihrer Willkuhr werden, ehe er fich freiwillig entschließt, das faufte Joch des Glaubens und der Pflicht auf sich zu nehmen (Matth. XI, 29.). Wenn daher das Streben nach der Unabhangigkeit von Unberen weise und sittlich seyn soll; so muß es darinnen be= stehen, daß wir 1) unsere Ubhangigkeit von ihnen nicht ohne Noth vermehren und vervielfältigen, z. B. durch bas unvorsichtige Unnehmen von Wohlthaten und Geschenken; burch voreilige Versprechen und Zusagen; burch die unvorsichtige Mittheilung von Geheimnissen; burch bas Unhäufen von Schulden, die man nicht zur gehörigen Beit zu tilgen vermag; durch die druckende und oft auch bindende Schuld einer gemeinschaftlich verübten Unthat. Der Bortheil, oder Genuß, welchen geheime Verbindungen gewähren, wird oft bei Weitem wieder durch die schmerzliche Nothwendigkeit auf= gewogen, seinen eigenen Willen unter fremde Fesseln zu beugen, und felbst die Unvollkommenheiten einer Rirchengemein= schaft werden durch die Zudringlichkeit der Priester oft drukfend fur den, der zu fromm ift, ein Freigeift und doch wieber zu ehrlich, ein Apostat zu werden. Der weise und gute Mensch wird sich vielmehr bemuben 2) seinen Wir= fungsfreis zu erweitern, um eine größere Gelbft= ftåndigkeit zu gewinnen. Der von fremden Bohlthaten lebt, muß sich von der Arbeit seiner Sande nahren; der Tagelohner muß fich bemuben, ein Insaffe, ein Grundeigen= thumer, der Landmann ein Burger, der Subaltern Inhaber eines höheren Postens zu werden. Alte Diener kann man kaum genug belohnen, nicht allein, weil sie uns geraume Beit hindurch ihre Kraft, sondern auch ihre Freiheit und Unabhangigkeit zum Opfer gebracht haben. Wer mit dem Zalente und der Rraft, Die einen boberen Wirkungsfreis auszufüllen vermag, doch auf einem niedrigeren zuruckgehalten wird, lauft immer Gefahr, etwas von feiner sittlichen Energie zu verlieren, wie fich ber Baum miggestaltet, bem man die Krone abhaut, daß die Unterzweige sich weiter ausbrei= ten. Ueberhaupt aber ift es ein ruhmlicher Beweis der unverletzt erhaltenen Perfonlichkeit, wenn man feinen Willen 3) dem Einflusse Underer nicht preisgiebt und sich den Borigont feiner Pflicht nicht verruden lagt. Furften, die dem Willen eines Underen ihren Namen leihen, Freunde, die kein anderes Urtheil haben, als das ihres Bertrauten, Manner, die von ihren Gattinnen auch in Geschäf= ten abhangen, große Schuler, die immer noch die Irrthumer ihres Meisters vertheidigen, Schmeichler, die beharrlich dem beipflichten, mas der Gonner, oder Gebieter spricht, leber=

bescheidene, die auf ihre bessere Meinung, ober Abstimmung nicht das nothige Gewicht legen, Alle die, welche auf dem geraden Wege der Ueberzeugung, oder der Pflicht fich irre machen laffen, und zum Schlechteren einlenken, handeln diefer Vorschrift zuwider. Sie unterscheiden sich von den Berführ= ten der niedrigsten Classe nur dadurch, daß sie nicht der von Underen aufgeregten Leidenschaft, fondern ihrem Eigenwillen folgen und fich von ihm, ohne bas eigene, flare Bewußt= fenn seiner Unlauterkeit, überwältigen laffen. Die Berpflichtungsgründe zu diefer Tugend liegen in folgenden Bemerkungen: 1) der Mangel an außerer Freiheit kann zwar bei großen und ftarken Seelen einen inneren Widerstand, ein Concentriren der moralischen Kraft und dadurch eine ausgezeichnete Ver= edelung erzeugen, wie bei beruhmten Sclaven und Freigelaffenen der alten Welt. In der Regel aber find brutale Lafter, Gigennut, Niedertrachtigkeit, Charakterlosigkeit, Lugenhaftigkeit, Rleinigkeitsgeift, demuthigende Erschmeichelung hoherer Bunft, Nachtaffigkeit und Schlendrian in Gefchaften, Kehler der Knechte oder der bedrückten und überbur: beten Stande. Gin nachlassiger Tagarbeiter wird oft flei-Big und betriebsam, wenn er über feine Rraft gebieten und Die Fruchte einer freien Thatigkeit an das Licht fordern kann. Man muß die Freiheit erst besitzen und in ihren Raumen feine Flugel ausbreiten, ehe man fich auf ihnen zum Biele feiner Pflicht erheben kann. Wem es bagegen vergonnt ift, feiner eigenen Ginsicht zu folgen und feinen Willen felbst zu leiten, der kann auch 2) tugendhafter und glucklicher werden, weil er fur seine eigene Lebensrechnung denkt und handelt, durch das Miglingen seiner Entwurfe vorsichtiger und fluger wird, die Fruchte feiner Sandlungen in das Bewußtsenn aufnimmt und durch das Gefühl feiner Burde auch an Beiterkeit und Frohsinn gewinnt. Es ift beffer im Schoofe der Freiheit zufrieden und arm, als mit goldenen Retten an die Zafeln des uppigsten Genusses gefesselt zu fenn. 3) Jefus warnt nicht nur seine Schüler vor jeder Berführung (Matth. XXIV, 4. vgl. 2. Theff. II, 3,), sondern

er straft auch ben Petrus, ber ihn von seinem boheren Berufe abwendig machen wollte (Matth. XVI, 23.), ja er giebt fogar feiner Mutter einen edlen Unwillen zu erkennen, als fie ihm den eitlen Bunfch offenbarte, daß er fruber und im Ungesichte der Gafte mit dem Geschenke seiner Freigebigkeit hervortreten mogte (Joh. II, 3 f.). In diesem Sinne spricht . fich auch Paulus überall durch Worf (1. Korinth. VII, 23.) und That aus (Gal. II, 5 f.). Wir haben nun noch von ber Art und Weise zu handein, wie und unter welchen Beschränkungen man diese Tugend in das wirkliche Leben einführen soll. Man muß nemlich 1) nicht außerlich freier und unabhangiger fenn wollen, als man es nach feinem Stande, nach feinen Fahigkeiten und nach fei= ner perfonlichen Stellung fenn kann. Der Diener und Hausgenoffe muß nie vergeffen, daß er ein untergeord: netes Glied ber Familie ift und burch Gehorsam sich auf seine funftige Selbststandigkeit vorbereitet. Der Schuler barf nicht absprechen, das ihm noch sehr heilfame Joch ber Bucht nicht abwerfen, oder Underen troten und die Welt verlaffen wollen, wo es ihm obliegt, zu lernen, zu boren, sich nach guten Mustern zu bilden und durch Bescheidenheit sich die Liebe seiner Oberen zu erwerben. Der Sohn barf, wenn er bas våterliche Saus verläßt, sich nicht zugleich von der dankbaren Hochachtung lossagen, die ihn sein ganzes Leben hindurch an wurdige Eltern knupft. Das ift die unverdiente, oder übelverstandene Freiheit, die der Dunkel, der falsche Chrgeiz, ber Rastengeist oft anmaßend genug in Unspruch nimmt, und die, wenn sie errungen werden konnte, nicht nur das Ende aller Subordination, sondern auch aller Ordnung in ber Gesellschaft seyn wurde. Ebendaher darf man auch 2) die Freiheit nicht mit der Ungebundenheit ver= wech feln. Der Sagestolz, welcher lieber unverbunden fenn, als das Joch der Che tragen will, der Dilettant, der das Umberschweifen auf dem Gebiete der Runft und Wiffenschaft ernsten Forschungen vorzieht, ber reiche Staatsbiener, ber fich auf feine Guter gurudzieht, um fich ben Urbeiten eines ge=

segneten Berufes zu entziehen, suchen zwar Alle die Freiheit, aber nicht die des Gefeges, sondern der Gesetlosigfeit, nicht die der Thatigkeit, sondern der Rube und Tragbeit, nicht die der bestimmten, sondern der unbestimmten Pflicht, bann bald fich in eine pflichtwidrige Berufslofigkeit verwan: belt. Die Freiheit hat aber einen Werth nicht an sich, son= bern nur in Beziehung auf die moralische Kraft und Thatigkeit, die fich in ihren Raumen bewegt. Huch ift es tho: rigt, einen Wirkungsfreis ohne alle Ubhangigkeit zu fuchen, da alle Ordnungen der Gesellschaft sich gegenseitig berühren und bedingen, und der oft am Wenigsten über fich und feine Beit zu gebieten vermag, der vielen Underen befehlen kann. Weit sicherer wird man baber seinen 3weck erreichen, wenn man lieber darauf bedacht ist, 3) vermeidlichen und will= führlichen Berbindlichkeiten auszuweichen, die uns laftig und druckend werden konnen. Go haben zudringliche Bekanntschaften fast immer einen eigennützigen und hinterlistigen Unschlag auf unsere Person im Hintergrunde; fo ist es bedenklich, Gefälligkeiten, Dienste und Fürsprache bei benen zu suchen, welchen man keine Achtung gewähren kann; es ist verfänglich, Geld von einem Freunde zu borgen, wenn man es von bem Wechster erhalten kann; es ift gewagt, an einem Plane, einer Berbindung, einer Gefellschaft theilzuneh= men, die fich in den Schleier eines Geheimniffes hullt; die größte Vorsicht aber ift bei dem Bunde des Bergens für bas ganze Leben zu empfehlen, wie bas in ber Folge aus: führlicher besprochen werden wird. Wer damit noch 4) die ernste Sorgfalt verbindet, die Bahl feiner Bedurfniffe zu vermin dern, der entzieht fich auch der Willführ Unberer, weil er überhaupt bem Unglude weniger zugänglich ist. Der herrschende Luxus wirkt barum so bemoralisirend auf ganze Stande, weil er nicht nur den Willen entnervt, fondern auch Untreue, Wortbruchigfeit, Betrug und eine feile Hingabe der Person in Wort und That begunftigt, die der Tod aller Tugend ist. Nur der, welcher wenig bedarf, hat Undere nicht zu fürchten, braucht ihre Gunst nicht zu er=

schmeicheln, ober zu erkaufen, und kann also auch unabhängiger von ihnen die offene und gerade Bahn seiner Pflicht verfolgen.

Geht man in dieser noch wenig bearbeiteten Lehre von der Freiheit Gottes (Siob XLI, 2.) aus, so wurde sich die uns in dieser Beziehung obliegende Pflicht also gestalten: wie der wurdige Gottesverehrer die Freiheit fei= nes Schöpfers als das hochste Vorbild feines eignen Strebens' nach außerer Unabhangigkeit vor Augen haben foll? Das wird aber geschehen, wenn er sich zuerst erinnert: daß er frei werden soll in sich felbst, wie Gott es ift durch fich felbst; ferner, daß, wie Gott das Weltall außer sich burch freie Macht seines Willens schuf, er eine kleine Welt bes Gemuthes in sich nach feinem Borbilde schaf= fen soll; endlich: daß, wie Gott für feine Welt mit der hochsten Weisheit und Liebe forgt, er die gei= stige Welt seines Inneren mit beharrlicher Tha: tigkeit ausbauen foll. Nur auf diesem Wege konnen wir zu einer gottahnlichen Freiheit und Wirksamkeit (Soh. V. 17 ff.) gelangen, nach der wir Alle mit heißer Sehnsucht ftreben.

## §. 130.

Von der Vertheidigung der angefochtenen Menschenwürde.

Dieser Vorzüge aber, die wir uns selbst wünsschen, müssen wir anch unsere Mitmenschen möglichst theilhaftig zu machen suchen. Zeder muß in seinem Wirkungskreise auf die Vertheidigung der bestrohten Wahrheit, als eines Gemeingntes der gauzen Meuschheit, auf die Vertheidigung ihrer Rechte in Rücksicht der ihnen von Gott bestimmten Güter des Lebens, auf die Vertheidigung der

bedrängten Unschuld gegen jede Gewalt der Tysrannei, und auf die Vertheidigung des gekränkten Verdienstes gegen jede Ungerechtigkeit, die ihm seinen Preis zu ranben droht, erustlich bedacht seyn. Es wird leicht werden, die Gründe dieser Pflicht aus unserer sitttlichen Vestimmung, unseren heiligen Urkunden und der gemeinschaftlichen Wohlsfahrt unseres Geschlechtes nachzuweisen.

Das Unpreisen der moralischen Wurde des Menschen und ber aus ihr fliegenden Rechte hat auf bem Gebiete ber rechtgläubigen Theologie und der legitimen Politik häufig Mißfallen und Berdacht erregt. Dort besorgte man, den Urtifel von der Erbsunde einzubuffen, welcher rechtverstanden leider nur zu tief in der Unwurde unferes Geschlechtes ge= wurzelt ift. hier war man entruftet, wenn der Unterthan, außer den Wappen der Monarchie, noch bas Bild feines Schopfers an ber Stirne tragen wollte, und witterte in ben Lehren ber Bibel felbst Widersetzlichkeit und Berrath. Es leuchtet indeffen von felbst ein, daß fein Gegenstand unverfånglicher und wichtiger ift, als gerade biefer; benn ba, wo Alle gewinnen, kann Niemand etwas verlieren, und eine Regierung, die ihren Thron auf die anerkannten Rechte der Na= tion grundet, steht nicht nur fester, sondern ift auch ungleich ftarker, freier und herrlicher, als eine Gewalt, die nur auf dem unsicheren Grunde der Gewohnheit, des Mahnes und ber Uebermacht ruht. In jedem Falle geht aus dem Worte Jesu, was du willst, daß dir Undere thun und gestatten, das gestatte du ihnen auch (Matth. VII, 12.), das sittliche Ge= bothervor: wie dir deine Perfonlich keit wichtig und theuer ift, fo bewahre und schute auch die sittliche Burde beiner Mitmenschen. Rlar und beutlich liegen in dieser Borschrift folgende Imperative: 1) vertheidige die Wahrheit auf dem Gebiete der Wiffenschaft und des Glaubens als ein Gemeingut beines

gangen Geschlechtes; benn überall, wo Wahn, Irrthum, Aberglaube, oder Freigeisterei und Unglaube herrscht, da schleicht sich auch der Betrug, das Unrecht, die Tyrannei, die Unzufriedenheit und die Emporungsfucht ein. Die Propheten bes alten Bundes, die im Namen Gottes nicht nur das Sittenverderben des Volkes, sondern auch den Migbrauch der öffentlichen Gewalt mit großer Freimuthigkeit straften (Jef. I, 10 ff.), haben uns hier ein großes Borbitd gelaffen, und wenn die Reformatoren von der einen Seite den Obrigkeiten ihre Unabhangigkeit wiedergaben und den hoheren Standen die mahren und reinen Quellen des Adels und Ausehens eröfneten, fo haben sie sich auch von der anderen jeder Ty: rannei und namentlich jeder Gemiffensherrschaft und will= führlichen Wevormundung des Beiftes nachdrücklich widerfett und überall die Sache des Lichtes und der besferen Ginsicht vertreten. 2) Bertheidige die Rechte des Menschen auf die ihm von Gott bestimmten Guter des Lebens. Jeder Mensch erwacht, indem er zur Welt geboren wird, zu einem unendlichen Senn und Wirken; er hat alfo ein Recht zu leben und die nothwendigen Mittel und Be= bingungen des Lebens anzusprechen; er hat ein Recht auf Die Achtung, die jedem Mitgliede der großen Gottesfamilie und jedem Mitburger bes gottlichen Reiches gebührt; er hat ein Recht auf den gesetzlichen Erwerb des Eigenthumes und Befiges, auf die Grundung einer eigenen Familie, auf die Sicherheit feines Saufes, auf den Austausch feiner Gedanken, auf die Berehrung feines Schopfers und Wohlthaters, foweit fie durch die reine Gewiffenspflicht bedingt ift. Die Ausübung diefer Rechte kann zwar durch feine Stellung, burch seine Individualität, durch Bertrage, ober durch ben fruberen Besit Underer mehr, oder weniger beschränkt senn; aber sie barf boch nie gang aufgehoben, untersagt und verhindert werden, und da, wo es bennoch geschieht, darf und soll der Menschenfreund über diese Beleidigung, als einen frevelhaften Eingrif in die Ordnung Gottes, laute Rlagen fuh: ren und an die Rabe ber gottlichen Strafgerichte erinnern

(Rom. I, 18.). 3) Bertheidige die Unschuld gegen jede Unterdruckung, die offentliche und die hausliche, die gerichtliche und die eigenmächtige, die kirchliche und die burgerliche, die aberglaubische und die unglaubige; verthei= dige jeden Leidenden, der ohne seine Schuld von fremder Gewalt bedrangt wird, von Rriegern, oder Raubern, von Sclavenhandlern, oder Seelenverfaufern, von feinen Dberen, ober Hausgenoffen, von Wucherern, ober harten Glaubigern, von herrschsüchtigen Priestern, oder machtigen Berlaumbern. Und kannst bu bas nicht unmittelbar, so führe bie Sache ber Unschuld wenigstens mittelbar; so schweige nicht, wenn die Tyrannei von Underen verfochten, oder beschöniget wird; so nimm dich durch die freie Gewalt drift= licher Rede eben fo wohl des gebundenen Sclaven der Rufte von Buinea, als des mißhandelten Bettlers auf deiner Straße an; so lag wenigstens, so weit beine Sprache reicht, in ber öffentlichen Meinung um dich ber keine Maxime bes Despotismus und der blinden Gewaltthätigkeit herrschend werden. Go haben sich edle Fürsten und hochherzige Bolksvertreter durch ihre laute Mißbilligung des Sclavenzwanges ein unfterbliches Verdienst um die Menschheit erworben, und die Theilnehmer an der Sache der unglücklichen Griechen, wenn sie auch das nicht immer billigen konnten, mas diese thaten, haben doch durch ihre laute, fraftige und fast allge= meine Migbilligung ber fanatischen Barbarei, beren ehernes Joch bas entwurdigte Bolk fast erdruckte, Diejenigen beschämt und zum Schweigen gebracht, die sich Christen nannten, und doch an dem Saracenenfrevel ihre stille Freude hatten (Rom. I, 32.). 4) Vertheidige das gefrankte Verdienst gegen jede Ungerechtigkeit, die ihm feinen Preis gu rauben broht. Einen Empfohlenen, einen Schutling, einen Abentheurer, ober Hausgenoffen zu befordern, achtet man fur auffandig und lobenswerth; aber einen Mann von Talenten, Kenntniffen, Tugenden und Berdiensten, wenn er nicht beliebt und empfohlen ift, auch nur einen Grad über bas Berhaltniß bes Subalternen aufsteigen zu laffen, halt man

für gefährlich und verfassungswidrig. Zweideutige Menschen, ober erklarte Invaliden der Tugend haben der Verlaumdung langstens durch die offene That den Mund verschloffen; sie nagt nur an ber Ehre berer, welchen sie ein Berdienst nach bem andern in ber öffentlichen Meinung entreißen fann. Mirgends vereinigt fich die Gemeinheit aller Stande schnel= ler, als in dem offenen Saffe des Ausgezeichneten und in der Emporung gegen das Vortrefliche; sie rauchern dem Upis lieber, als dem Upoll; brandmarken einen Fenelon mit dem Regernamen und reichen einem Dubois den Carbinalshut, umarmen einen Schauspieler und überhaufen ibn mit Wohlthaten, und laffen Manner, die der Stolz des Ba= terlandes find, in Sunger und Elend verschmachten. Das, wo man kann, zu verhindern, und jedem Berdienste feine Krone zureichen, ift Pflicht fur Jeden, der an fich und Underen die mahre Burde zu Schätzen weiß. Es liegen nem= lich die Grunde dieser Berbindlichkeit a) in den ge= meinschaftlichen Unsprüchen unseres Geschlechtes auf Wahrheit, freies Recht und offene Bahn zur sitt= lichen Bervollkommnung. Wer fich biefer Bestimmung der Menschheit widersetzt, ist der moralischen Weltordnung eben so gefährlich, wie der Rauber der politischen. Es liegt jedem Einzelnen baran, daß er entwafnet werde, bamit fein Beispiel Undere nicht zu ahnlichen Freveln reige. ber heiligen Schrift wird die Bertheidigung der Menschenwurde überall durch Wort und That empfohlen: Sie rach IV, 33. 1. Tim. II, 2 f. Jerem. XXXII, 21. Upo= ftelgesch. VII, 24. (Moses Amontor) Jef. I, 17. Und wenn endlich c) nur der ein Wohlthater seiner Bruder ift, der die allgemeine Wohlfahrt befordert, so gebührt diefer Ruhm bem Beschüßer der Personlichkeit und Burde jedes seiner Mitmenschen. Denn nicht darinnen besteht das Gluck eines Volkes, daß es keinen Mangel an Speise und Trank habe, sondern in der Achtung, die Jedem nach Berdienste zu Theil wird, in ber freien Bewegung seines moralischen Lebens, in feiner Bufriedenheit und bem inneren Gelbstgenuffe, ber alle

Freuden adelt. In einer so gebildeten, reigbaren und beweglichen Beit, wie die unsrige, gebietet es sogar die Klugheit, dieser Pflicht eine hohe Aufmerksamkeit zu schenken.

## §. 131.

3. Pflichten des Menschen als eines bildungs: fahigen Wesens. Die Erhaltung seiner Kräfte.

Ein neuer Kreis von Pflichten eröfnet sich dem Menschen, als bildungs fähigem Wesen, welches dazu bestimmt ist, seine Kräfte zu vervollkommuen und für sittliche Zwecke tanglich zu machen. Er soll sie nicht unr in ihrer urspränglichen Reinheit und Vollkommen heit erhalten, sondern ihnen anch die allgemeine und besondere Bildung geben, zu welcher er als Mensch, als Christ und Bürger berusen ist. Zunächst ist es schon Pflicht, die von Gott erhaltenen Kräfte in ihrer normalen Bewegung zu erhalten, sowohl die sinnliche Lesbenskraft in ihren organischen Leußerungen, als die Kräfte des Geistes und Willens, weil sie sich gegensseitig in ihrer Wirksamkeit bedingen und die wahre Ingend unr durch ihre vereinte Thätigkeit mögslich wird.

Eine andere Nücksicht, in welcher der Mensch Pflichten gegen sich selbst zu erfüllen hat, ist seine Unlage zur Euletur (§. 116.), oder der Tauglichkeit für Zwecke, die sein Wille zu verwirklichen strebt. Denn da er als vernünstiges Wesen nur empsindet, um zu denken, nur denkt, um zu wollen, nur will, um das, was er begehrt, in das Werk zu setzen; so bedarf es hiezu der Bildung oder der Ungemesssenheit seiner Kräste zur Erreichung derzenigen Zwecke, die er der Realisirung werth geachtet hat. Der Bildung steht die Nohheit und Barbarei, die Unbehülslichkeit und Uns

brauchbarkeit gegenüber, welche unbedingt verwerflich ift, weil sie die Erfullung der Pflicht schlechthin unmöglich macht. Von der anderen Seite ist auch nicht jede Bildung unbebingt gut und beifallswerth, weil fie auf unwurdige, ja felbst unerlaubte und unsittliche Zwecke gerichtet fenn kann, welchem Kalle sie der Tugend mehr schadet, als ihr nütt und sie befordert. Der turkische Ralligraph verweilt Sahre lang in dem kaiserlichen Mekteb, oder der Schreibakademie, bis er lernt, wie man die Buchstaben am Unfange, in der Mitte und am Ende eines Wortes fett. Der Derwisch muß fich febr laug uben, bis er fo weit kommt, fich eine Stunde, wie ein Rreisel, mit verschlossenen Augen und hangenden Urmen im Gotteshause zur Erbauung ber Glaubigen umherzudreben (Stambul wie es ift, v. Ludemann. Dres: ben 1827. G. 173.). Die Gaufler, Saschendiebe, Geiltanger, indischen Equilibriften muffen manche Schule durch= geben, bis es ihnen gelingt, ihrer unnugen, ja oft schablichen Runfte machtig zu werden. Der polnische Rabbi, der seiner Mischna und Gemara bis auf ben fleinsten Punct machtig ift, tragt seinen Schatz nur im Gedachtniffe; sein Berftand ist noch so unmundig, daß er das kleinste moralische Problem nicht bundig zu lofen vermag. Mit Recht fordert man baher von der Bildung, daß sie auf Zwecke berechnet sei, welche fittlichnutlich find; mit einem Worte, man forbert von ihr die Liberalitat, die von der einen Seite der Servilitat, von der anderen dem Liberalism, oder der ungebundenen Freiheit der Cultur gegenübersteht. Robbeit und Berblen dung, oder Ueberbildung find die Klippen, die hier als drohend und verderblich vermieden werden muffen. Immer aber geht diefe Pflicht von der Erhal= tung unferer Rrafte in ihrer ursprunglichen Starke und Thatkraft aus, und zwar nicht allein in Beziehung auf bas Leben (§. 117.), sondern auch auf die burch sie zu bewirkende Bollkommenheit des Willens. Denn ba in unferem Bewußtsenn reines Denken, freies Wollen und Beharrlichkeit des Willens bis zur vollendeten That

nur durch ein angemessenes Zusammenwirken aller unserer Rräfte möglich wird; so kann keine derselben fehlen, oder ausfallen, ohne unseren moralischen Wirkungskreis zu been: gen. Wir sind daher als perfectible Wesen verbunden,

- 1) schon in unseren organischen Kräften ben uns zugetheilten Reim ber Bitalitat in allen Formen unferer Sinnlichkeit ungeschwächt zu erhalten, und zwar nicht allein die ursprungliche Stammfraft (stamen vitae), die gewiß aus einer übersinnlichen Quelle fließt, sondern auch die particulare Lebensfraft einzelner Syfteme un= seres Korpers, wie des Blutes, ber Muskeln und Merven, ja einzelner Sinne und Organe selbst. So hat die Verschwendung der Geschlechtsfraft nicht selten eine Betaubung bes Berftandes und eine Willenslosigkeit zur Folge, die in entscheidenden Augenblicken zu großen Bergehungen und Fehlern führt. Gine durch anhaltende Stubenluft und Beichlichkeit entstandene Mervenschwäche veranlaßt oft nicht nur Untauglichkeit zu Berufsgeschäf= ten, fondern auch eine Reizbarkeit und Frascibilität, welche große Verirrungen hervorbringen fann. enge und druckende Fußbekleidung dinesischer Frauen verwandelt sie in runde, feiste Puppen, die fich nicht mehr von der Stelle bewegen und Gottes Wunderwerke in der Schöpfung nicht mehr betrachten konnen. Durch den fruhen Gebrauch hitiger Getranke, oder die modi= sche Gewöhnung an Augenglafer verlieren schon unsere Junglinge die Schärfe ihres Gesichts, die zur Klarheit und Mannigfaltigkeit unserer Unschauungen unentbehr= Bei einem chriftlichen Sinne und Beifte muffen wir daher darauf bedacht fenn, alle Rrafte unferes Lebens, fo wie alle Glieder unferes Rorpers fittli: chen und Gott wohlgefälligen Zwecken zu widmen (Nom. VI, 13. 1. Kor. VI, 5.). Diefelbe Gorgfalt muß nun auch
- 2) den niederen Seelenkräften gewidmet werden. Ein zartes Gefühl des Wahren, Edlen und Guten ist von Annmons Mor. II. B. 24

eine reiche Quelle sittlicher Erkenntnig (Bebr. V, 14.); es ist baber wichtig, die Kraft und Reinheit des inneren Sinnes ungeschwächt zu erhalten, bamit sie nicht durch schlechte Gesellschaft, ober crapulose Sitten beflekt werde (1. Ror. XV, 33.). Gin gutes Gebachtniß ift eine lebendige Bibliothek, oder eine Gesellschaft von Nathgebern, die man stets zur Seite hat; es ist daher wichtig, dieses nubliche Seelenvermogen nicht burch Berauschung, ober geheime Gunden (Br. Jud. 23.) ju schwachen. Die Ginbildungsfraft ift eine Saupt= quelle unserer Freuden und Leiden. Die Teriaki, oder Opiumseffer unter ben Turken verschlucken zuweilen hundert Grane Diefer betäubenden Aluffigkeit, um in einen Taumel der Entzuckung zu verfallen, die fie in das Paradies verset, worauf sie dann in den Momenten ber Abspannung wieder zur tiefsten Schwermuth berabfinken. Es ist also sehr wichtig, dieser Folie unserer Gedanken und unferes Bewußtfenns durch Ueberreigung, romantische Lesereien und das Spiel unreiner Leiben= schaften nicht ihren Glang zu rauben. Endlich barf man

3) auch den hoheren Seelenkraften feine Aufmerksamfeit nicht entziehen. Schon der Berftand, oder bas partielle Erkenntnigvermogen, kann durch Trunkenheit, Tragheit im Denken, herrschende Vorurtheile, Aberglauben und Spielsucht seine Scharfe und Rlarheit verlieren. Es ist baber von Bedeutung, ihn durch Mangel an Uebung (Matth. XIII, 12.), durch blindes Nach= sprechen, durch Geheimniffucht und verworrenes Den= fen nicht zu schwächen und abzustumpfen. Die Ber= nunft, lehrt Rant, ift weder zu verlieren, noch wieder herzustellen; aber sie kann verdunkelt werden (Matth. VI, 23.), ermatten, ihre leitende Kraft in ber Erforschung des Mahren und ber Bestimmung sittlicher 3wede des Willens verlieren. Es ift also hochwichtig, barüber zu machen, daß man burch Lobreigung von bem gottlichen Bewußtseyn (Ephef. IV, 30.), durch bas Weg-

werfen bes Glaubens und Vertrauens (1. Tim. I, 19.), burch Berwundung bes Gewiffens, burch afterreligiofe Phantasien nicht unvernünftig und unweise werde. Der Wille des Menschen gleitet auf seiner Neigung babin, wie der Nachen auf der wallenden Fluth, und wird da= burch, nach Form und Materie, unsittlich, schwach und abhängig; es ist daher nothwendig, ihn nicht geben zu laffen, sondern in das klare Bewußtseyn aufzunehmen, feine Regungen aufzuhalten und da, wo es ohne Un: recht gefchehen fann, zur beilfamen Gelbstübung auch ge= gen ben Strom anzuschwimmen, um sich gegen kunftige Gefahren der Beichheit und Verführung zu sichern. Wie oft alle diese Pflichten vernachlässigt werden, lehrt Die gemeinste Erfahrung. Dennoch muß die Thorheit und Unsittlichkeit dieses Betragens von felbst einleuchten, wenn man erwägt, daß man überhaupt in Gottes Welt nichts ordnen fann, wenn man bas nicht zu Rathe halt. was man schon besitt (haud minor est virtus, quam quaerere, parta tueri. Ovid.). Man handelt bann auch Got= tes Absichten zuwider, der uns fur eine hohere Spiritua= lität erziehen will; man verliert an Freiheit, Ginficht und Burde; ber Gedanke, Urheber feiner eigenen Schwache und Unvollkommenheit zu fenn, wird bald niederschlagend und peinlich; man fuhlt fich zulett auch unwurdig, von

§. 132.

11. XIX, 20 f. 2. Ror. IV, 7. 1. Zim. VI, 9.

Gott hoher gestellt und mit edleren Geistesgütern begnadigt zu werden. Das N. T. bestätigt auch biese Berpflichtzungsgründe burch die bestimmtesten Aussprüche: Luk. XVI,

Von der allgemeinen Cultur, oder sittlichen Vorbildung.

Der Meusch soll aber auch das ihm verliehene Maas von Kräften zur möglichsten Vollkom= menheit im Ganzen ausbilden, damit er in seinem künftigen Wirkungskreise zur Erfüllung seder sich ihm darbietenden Pflicht geschift werde. Den Horizont dieser allgemeinen Bildung genan zu be= stimmen, ist unmöglich, weil jede wahre Erfenntniß gut und unglich ist und das hohe Talent sich in fei= ner freien Entwickelung nur durch sein eigenes Rraft= maas beschränken läßt. Aber schädlich ist gewiß der Pedantism, die regellose Vielwisserei, die Nachahmungssincht, wie der Hang zur After= genialität und falschen Driginalität. Da= für ist der Erwerb förperlicher Fertigfei= ten, eines angemessenen Kunsttalentes, Renntniß des Menschen und seines Berhält= nisses zur Natur, so wie der organischen Grundfäße des Wahren und Rechten die Grundlage aller praftischen Sittlichkeit und Religiositat, der sich der künftige Bürger des Reiches Gottes vor 211= lem versichern muß.

Wie indessen auf dem Gebiete der Freiheit das Konnen überall bem Sollen vorangeht, so muß auch auf dem Gebiete ber Tugend die Kraft erst ben nothigen Grad ber Buchtigkeit und Bollkommenheit erhalten, ehe ber Bille eintreten und zur guten That sich ruften kann. Welche Rrafte des Menschen sollen nun gebildet, welche Renntnisse erworben, welche Fertigkeiten angeeignet werden? Sollte bem Rnechte nicht die Saustafel, bem Burger ber Katechism, ber Mehrzahl die Bolfsbibel, jedem Ginzelnen die befondere Bildung seines Standes, Gewerbes und Umtes genügen? Wohl ift es wahr, daß, wer Alles will, nichts will, und daß der Lu= rus der Wiffenschaft eben so schädlich ift, wie der Lurus der Tafel und der Kleidung. Aber von der anderen Seite bleibt es dennoch gewiß, daß sich die Wissenschaften nicht, wie die Lander theilen, und abmarken laffen, weil sie alle von einem Beifte geordnet, belebt und burchdrungen und

wieder mit der Kunft und Fertigkeit mannigfach verwandt find. Wer durfte einem Aristoteles, Drigenes, Grotius, Newton, oder Kant vorschreiben, was jeder unter ihnen lernen, oder nicht lernen, forschen, oder nicht erforschen sollte? Jede wichtige Erkenntniß ist an sich gut und nutlich, weil sie die Regel einer kunftigen Sandlung werden kann; hatte Napoleon zu Brienne nur die Nebenstunden einiger Monate dem Studium des Rechtes, ber Moral und der rei: nen Religionslehre gewidmet, es wurde vielleicht feinen Chrgeitz gezügelt und das Gleichgewicht Europa's nicht erschüt= tert haben. Satte Leo ber zehnte, ftatt in ben Schaten bes Alterthums und der Runft zu ichwelgen, bei feinem Gintritte in den geiftlichen Stand ben Plato und Johannes, ben Gufebius und Gerson fleißig zur Sand genommen, so wurde er auch von Christo ehrerbietiger gesprochen und ber unvermeidlich gewordenen Reformation eine für die ganze Rirche heilsamere Richtung gegeben haben. Reiner aus dem Bolke kann wiffen, welchen Wirkungskreis ihm die Borfehung funftig eröfnen werde; er muß baher, feiner Bestimmung ge= maß, Alles zu lernen und jede Bilbung fich an= zueignen bereit fenn, die feinen Rraften und Za= Lenten angemessen ift, damit er kunftig nicht nur eine, oder die andere Tugend üben, sondern die sittliche Welt seines Gemuthes bauen und zur moglichsten Bollkommenheit feiner Individualität sich erheben konne. Erwägt man nun diese Pflicht zuerst von der negativen Seite, so schließt sie

1) den Pedantism, oder den Grundsatz aus, subalterne Kenntnisse und Fertigkeiten, die nur Mittel zur wahren Kunst und Wissenschaft sind, höher zu stellen, als die Wissenschaft des Lebens selbst. Man spricht in der Lieterärgeschichte vom philologischen Pedantism, weil er der gewöhnlichste und lächerlichste ist; aber es sindet sich noch häusiger ein historischer, ärztlicher, politischer und soldatischer, welcher unbedenklich für seinen, im Neiche Gottes untergeordneten Geschäftskreis einen höheren Werth anspricht, als sur den göttlichen Beruf, weise und fromm

zu seyn. In diesem, oft steisen, und lächerlichen, oft amtlich einschreitenden und vordringenden Dünkel liegt ein großes Hinderniß der wahren, sittlichen Bildung; denn solang man nicht gelernt hat, die Kunst der Idee, die Gelehrsamkeit der Wissenschaft, und diese wieder der Weisheit und Religion unterzuordnen, wird man auch nie von wahrer Uchtung für seine Pflicht durchdrungen

fenn. Daffelbe gilt

2) von der regellosen Vielwisserei, welche die verschiedenartigsten Kenntnisse in der Seele anhäuft, ohne sie durch ein gemeinschaftliches Princip zu binden und zu beleben, und so eine Verworrenheit der Begriffe und Unsicherheit der Urtheitskraft erzeugt, welche das Wissen in Wahn und die Gelehrsamkeit in Verkehrtheit verwandelt. In diese Fehler verfallen alle diejenigen, welche Altes und Neues ohne Plan und Drdnung lesen, ihre Wissenschaft nur oberstächlich aus Zeitschriften und sliezgenden Blättern schöpfen, die Literatur und Geschichte einer Disciplin früher studieren, als die Wissenschaft selbst, und überhaupt den Horizont ihres Denkens und Forschens eher wechseln, als sie ihn ausgemessen und seine Endpunkte gefaßt haben. Schon Martial (lib. X. epigr. 4.) warnt vor dieser Verirrung:

Quid te vana iuvant miserae ludibria chartae, Hoc lege, quod possit dicere vita, meum est.

Und Lichtenberg erinnert geistvoll: "viele Menschen lesen, damit sie nicht denken durfen. Mancher Gelehrte wurde ein großer Mann geworden seyn, wenn er nicht so viel gelesen hatte (verm. Schriften Th. II. S. 146.)." Man vergl. Ruhnke us tresliche Rede de doctore umbratico in s. opusculis. Lugdun. Bat. 1807. S. 105 ff. Auch hat

3) die Nachahmungssucht ihre sittlichen Gesahren. Daß der Schüler sich nach seinem Lehrer bildet, der Jüngling sich irgend ein Muster zu seinem Vorbilde wählt, und selbst der Mann noch seinen Lieblingsautor

mit besonderer Neigung zur Hand nimmt, ist nicht nur erlaubt, sondern auch lobenswerth, weil sich Jeder auf seiner Bahn nur burch Vermittelung bes Unterrichtes und Beispieles zum Ideale erheben kann. gegen bas Unfeben eines großen Mannes in uns mach. tiger, als die eigne Urtheilskraft; so kommen wir nicht allein in Bersuchung, seine Gigenheiten, Irrthumer und Fehler früher aufzufassen, als feine Ginsichten und Tugenden, sondern auch unsere sittliche Selbst: ständigkeit zu verlieren und Knechte fremder Thor= heiten, ja Werkzeuge der Verführung Underer zu werden (imitatorum seruum pecus. Horat.). Zu wie vielen lächerlichen, aber in ihren Folgen ernsthaft geworbenen Berirrungen haben, um nur ein Beispiel zu geben, in unseren Elementarschulen nicht die verkehrten Nachah= mungen Pestalozzi's geführt; und da nun ber wahrheitsliebende Greis sich felbst tabelt und richtet\*), mit welcher Beschämung muffen nun manche seiner blinden Nachfolger auf ihre pabagogischen Reformen zurücksehen! Sede blinde Nachahmung ist toblich fur den Geift, weil fie ihm sein naturliches Seyn und Wirken und mit ihm die Perfonlichkeit raubt, welche wesentliche Bedingung einer lebendigen Ueberzeugung und wahren Tugend ist (Corinne par Mad. de Staël I. VII. chap. 1.). Bulcht muß aber auch bas zweite Extrem, nemlich

4) der Hang zur Uftergenialität und falschen Drisginalität vermieden werden. Was das Bild für die Idee, ist der Genius für den Geist, die immer grüne Schaale und Hülle der im Inneren reisenden Frucht. Talente ohne Genialität sinden sich selten; aber geniale Menschen ohne Talent sind, wie Blüthenbäume ohne Früchte, häusig genug, weil die üppige Subjectivität ihres Genius den Keim der wahren Geistesfrucht in der Seele erdrückt und nicht zur Reise kommen läßt. Ueberall,

<sup>\*)</sup> M. Lebensschicksale von Peptaloggi. Leipzig 1826,

wo bas Gefühl über bas klare Bewußtsenn und bie Phantasie über die Vernunft herrscht, da zieht auch, von der Hand des Dunkels und der Gelbstfucht geleitet, die Uftergenialitat in die hohlen Gemuther ein, den Geschmack zu verderben, die Kunst zu verzerren, die Wissenschaft durch Paradorien zu entwürdigen, den Glauben zu verdunkeln und die Religion zu entweihen. Wer nun feinem Genius nachhangt, der verfallt auch in ben Fehler der falschen Driginalität, der sich von der wahren wie der Schein von der Sache, wie der Eigen= sinn von der ruhmlichen Festigkeit des Charakters unterscheibet. Er tadelt und meistert dann nicht allein, was die Weisesten und Erfahrensten lehrten und anord: neten, sondern gefällt sich auch in ber Eigenthumlichkeit feiner Unsichten, bemuht sich eifrig, sie in die Wiffen= schaft und in das Leben einzuführen und will ein ge= meines Wesen von Sonderlingen errichten, das er felbst als Oberhanpt zu regieren gebenkt. Das geschieht nament: lich auf dem Gebiete der Philosophie, wenn man zwi= schen die formalen Gesetze unseres Denkens und Erkennens und die Thatsache der Natur und des Bewußt= fenns, die wir nach jenen faffen und beurtheilen sollen, einen Ginfall, oder ein Luftgebilde als Factum einschal= tet und nun aus biefer falfchen Apperception Grund= fage ableitet, die unserer Erkenntniß ber Ursachen und Zwecke ber Dinge eine falsche Richtung geben und uns aus dem Reiche der Wahrheit in das Gebiet des Dah= nes und ber Meinung fuhren (Rom. I, 25.). Tircfias bei bem Bucian nennt diese Berirrung eine übersichtige Speculation (μετεωρολογείν και τέλη και άρχας επισκοπείγ. Necyomant. cap. 21.), und Friedrich ber Große erklart den Bers Boltaire's, au bord de l'infini ton cours se doit arrêter, fur den schönsten, der je gebichtet wurde. Aber einsehen und erkennen wird man das erft, wenn man nach aufmerksamer Prufung vieler sogenannten, einzig möglichen Susteme ber Philosophie in die Vorschule der einzig wahren und bleibenden getreten ist.

In positiver Rucksicht muß hingegen die sittliche Bor=

bildung des Menschen

- 1) schon mit dem Erwerbe forperlicher Fertigkei= ten begonnen werden. Es ist nicht genug, dem Rorper, zum Ausdrucke und der Behauptung der menschli= chen Burde, Saltung und Unstand zu geben, fondern man muß auch barauf bedacht fenn, Fehler ber Sinne und Unarten bes Mienenspiels zu verbessern, sich eine gewisse Agilitat und Starke zu verschaffen, mit ber man Gefahren von sich abwenden und schnell eintretenden Uebeln begegnen kann. Gefunde Sinne find eben fo unentbehrlich zur richtigen Erfassung ber Unschauungen, die unseren Begriffen und Urtheilen zu Grunde liegen, als geubte und bewegliche Glieder zur Bollbringung unferer Vorfage und Entschließungen. Mit Recht wird baber eine wohlberechnete Gymnastik und Korperbildung zu den wesentlichen Erfordernissen einer guten Erziehung gerechnet.
- 2) Bilde nun auch das Runfttalent, das dir verlieben ift, weil seine Entwickelung auf die Bollkommenheit beiner Kenntnisse, wie auf die Reinheit beiner Sit= ten und beines Lebensgenusses vortheilhaft einwirkt. Gang ohne Kunstanlagen ist Niemand, und wer es dennoch ware, mußte stupid, oder herzlos fenn; wohl aber werden Viele sich ihres Kunsttriebes nicht deutlich bewußt und geben ihm daher eine falfche Richtung. Musik und Poesie sind sich nahe verwandt, und doch wurde ber im= mer nur ein mittelmäßiger Dichter werben, ber feine Liebe zur Tonkunst fur den Ruf eines poetischen Genius hielte. Es kommt daher hier Alles darauf an, fich über sein naturliches Talent wohl zu orientiren; seinen Kunftsinn der Thatigkeit fur den eigentlichen Beruf immer unterzuordnen; vor Allem des Mechanischen einer Kunst, 3. B. ber Beichnung in der Malerei, der

Metrik in der Dichtkunst, des Tactes und der Upplicatur in der Musik, Meister zu werden, ehe man phantassirt und sich Versuche der Genialität erlaubt, wodurch nur die Unzahl verunglückter Dilettanten vermehrt wird; und wenn man so glücklich, oder unglücklich ist, ein Künstler von Profession zu seyn, seinen kühnen Genius immer unter der Leitung der Wissenschaft und Pslicht zu stellen. Namentlich gebührt der Dichtkunst und Mussik das rühmliche Zeugniß, daß sie unendlich viel zur Ausheiterung und sittlichen Veredelung des geselligen und Familiensebens beiträgt.

3) Widme der Kenntniß des Menschen und sei: nem Berhaltniffe zur Natur beine ganze Mufmerksamkeit. Große Schabe ber Ginsicht und Gelehr: samfeit geben fur Einzelne verloren, weil sie zu wenig mit ihrer Individualität und perfonlichen Stellung im Weltall vertraut sind. Was nuten uns alle Fertigfeiten, alle Runfte und Sufteme, wenn wir nicht wiffen, mas unferer eigenen Natur gemäß ift; und wie konnen wir bas wiffen, folang uns der innere Bau unseres Rorpers, Die Drganifation unferes Gemuthes, bas Befen ber Gefundheit und der Mittel, sie zu erhalten, also auch unsere Berwandschaft mit dem Leben der Thiere und Pflanzen verborgen bleibt! Die Grundwahrheiten der Unthropo: logie, der Physiologie, der Diatetif, der Naturlehre und Naturgeschichte durfen daher keinem gebildeten Menschen Ein weiser Gebrauch der Zeit wird ihn fremd senn. hier leicht gegen die Gefahren der Bielgeschäftigkeit fchuten, welche nie thut, was recht ist (αδύνατον γαρ πολλά τεχνώμενον άνθρωπον πάντα καλώς ποιείν. phontis Cyrop. 1. VIII. c. 2. §. 4.). Benigstens wird es in dem Ropfe bei einer gewissen Ordnung bes Denkens nie an Raum fehlen; benn quo plus recipit animus, eo magis se laxat. Seneca epist. 108.

4) Bemühr dich, durch organische Grundfage bes Wahren und Rechten eine sichere Unterlage für alle

CANA THE ST

Erfahrungskenntniffe in bem ganzen Umfange beiner geistigen Wirksamkeit zu gewinnen. Der gemeine Menschenverstand bildet sich zwar durch Umgang und Uebung von felbst; aber in den weiten Raumen zwischen ihm und ber Vernnuft herrscht oft da, wo mannigfache Rennt= niffe in der Seele angehäuft find, Berwirrung und Zwiespalt, weil es an dem leitenden Principe fehlt, welches diefe Maffen von Begriffen durchdringen, beleben und zu einem Gangen verbinden foll. Es ift baber wunschenswerth, daß Jeder, dem die Bollkommenheit feiner sittlichen und religiofen Bildung am Bergen liegt, nicht nur mit ben Regeln bes Denkens und ben Quel= len des Irrthumes, sondern auch mit den Elementen aller Wahrheit in bem Gemuthe, und mit ben Grengen der menschlichen Erkenntniß vertraut werde, damit er lerne, wie sich seine Unschauung zum Begriffe, ber Begriff jur Ibee, und biefe wieder ju ber wirklichen Ordnung der Dinge verhalte, in die er von dem weisen und beiligen Urheber der Welt zu feiner eigenen Bervoll= fommnung verfett ift. Nur auf diefem Grunde kann fich mit Erfolg ber wahre sittliche Bau bes Gemuthes erheben, den das Chriftenthum mit einem Tempel Got= tes vergleicht (Ephef. II, 21.), und burch ben auch jede Fertigkeit, jede Bildung und Bollkommenheit des menfch= lichen Geiftes erft ihren Werth erhalt.

## §. 133.

Von der besonderen Bildung zu einem bestimm= ten Berufe.

Diese allgemeinen Kenntnisse und Fertigkeiten sollen indessen nur auf die beharrliche Thätigkeit in einem eigenen Vernfe vorbereiten, zu welchem jester Mensch durch seine Anlagen und seine gesellige Stellung bestimmt ist. Mit seiner Thätigkeit nach Willkühr in dem weiten Reiche der Gedanken umsherzuschweisen, kann ihm, als sittlichem Wesen, nicht

gestattet werden; er soll sich vielmehr einen eigenen Veruf mit Weisheit wählen, dem gewählten tren und würdig folgen, und auf seiner Bahn sich von den sittlichen Verpflichtungsgründen leiten lassen, die ihn zur angemessenen Veharrlichkeit auf ihr ermuntern werden.

Das Wort rufen und berufen stammt bekanntlich aus dem N. T., wo es die von Gott ausgehende Ginladung und Bestimmung des Menschen zur sittlichen Theilnahme an bem himmelreiche bezeichnet (Matth. XX, 16. 2. Petr. I, 10.), Wie aber alle Menschen von Gott zu sittlichen 3meden berufen sind, so ist wieder jeder Einzelne durch seine naturlichen Unlagen zu einer besonderen Thatigkeit in ber burgerlichen Gesellschaft bestimmt. In diesem Sinne des Wortes benft man sich unter dem Berufe einen gesetzlichen Wirkungsfreis, welcher Gelegenheit darbietet, sich durch einen angemessenen Gebrauch feiner Talente und Mittel um das allgemeine Befte ver= bient zu machen. Gewiß ift jeder Beruf ein Wirkung 8= freis; benn Schlaf, Rube und Erholung find Bedurfniffe und keine Berufsarten, der Muffigang aber ift dem fittlich= auten Menschen untersagt und muß baber als ber Gegen= satz jedes mahren Berufes betrachtet werden. Dieser Wirfungsfreis muß zugleich gesetzlich, daß heißt, wenn schon nicht gerade von der Pflicht geboten, was sich von vielen Uemtern und Gewerben kaum burfte nachweisen laffen, boch wenigstens moralisch=möglich und in einer sittlichen Ordnung ber Dinge julaffig fenn. Tafchendiebe, Hagard: spieler, Ruppler, Giftmischer, Gauner und Kartenschläger burfen sich nicht ruhmen, einen Beruf zu treiben, und wenn man ihnen boch als Berufenen einen Plat in ber Gefellschaft einraumt, so ist das ein trauriger Beweis, daß man es mit Recht und Chrbarkeit im Staate nicht immer genau nimmt. Unter Nero war zwar die Giftmischerin Locusta ein Instrument bes Reiches, wie sonst ber Grosinquisitor in Spanien, und zuweilen die Favoritin an den driftlichen Sofen berühmter Fürsten; aber eigentlich find bas boch Unfertigkeiten und Migbrauche souveraner Billfuhr, welche der öffentlichen Schmach und Uhndung nicht entgehen konnen. Bei bem Berufe kommt es daher auch nicht auf den Migbrauch des Eg= lentes an, den sich die Verfertiger falscher Staatspapiere, falscher Mungen, falscher Handschriften und Documente er= lauben, fondern auf den angemeffenen und rechten Ge= brauch der besonderen Unlagen und Rrafte, die man fur nutliche Zwecke ausgebildet und veredelt hat. Denn unläug. bar segen auch die gemeinsten Arbeiten und Dienste bes Holzspalters, bes Stragenreinigers und Lafttragers eine gewisse Fertigkeit und Starke voraus, ber man sich nur durch fortdauernde Uebung versichern kann. Bulett vereinigen sich endlich alle Berufsarten in der Beforderung des allgemeinen Beften, unter dem alle Zwecke bes Gemeinlebens der Familien, des Staates und der Rirche enthalten find. Wirksamkeit, welche Unrecht und Unheil von der Gesellschaft abwendet, Ordnung, Recht und Freiheit schützt und bewacht, ben Geift bildet, das Berg beffert, dem wahren Bedurfniffe genügt, ben Lebensgenuß befordert und erhoht, kann auch ein Gegenstand bes Berufes werben, weil jeder Zweig biefer Thatigkeit Fruchte bringt, welche einzeln einen Theil des hochsten Gutes ausmachen, zu beffen Erwerb und Genuß wir in bem Reiche Gottes bestimmt find. Dag nun kein Mensch bewußtlos und ohne einen bestimmten Wirkungs= freis im offentlichen, ober hauslichen Leben bleiben burfe, lagt sich aus entschiedenen Grunden nachweisen, weil wir

1) weder zum Mufsiggange, oder zur bloßen Passiv=
ität vorhanden sind, die mit den inneren Untrieben unferer Natur streitet; noch zum bloßen Sinnengenusse,
der uns und unseren Organism aufreibt; noch zum bloßen Unschauen, Denken und Fühlen, weil ein
bloß contemplativer Zustand dem Willen keine Befriedigung gewährt; sondern zum Wollen und Handeln
nach bestmöglichster Erkenntniß, daß wir durch das Be-

wußtseyn unserer Thaten uns eine Welt des Gemuthes bauen, durch die Ordnung und Vollkommenheit dieser sittlichen Schöpfung Gott ähnlich und so selig werden mögen durch unsere That. Bu dieser besonderen Thätigkeit des Willens sinden wir auch, soviel es unsere Freizheit gestattet,

- 2) überall die nothigen Bestimmungsgründe, entweder in unserer Familienstellung, Erziehung, der günstigen Gelegenheit, den vordringenden Bedürsnissen der
  Gesellschaft, oder doch gewiß in dem inneren Drange
  unseres Talentes und Thätigkeitstriebes, der oft alle Hindernisse zu überwinden und einen ihm angemessenen
  Naum zu erstreben sucht. Gerade unter dem Menschengeschlechte sind die Kräste und Anlagen mit großer Mannigfaltigkeit, Ordnung und Weisheit ausgetheilt, daß Teder,
  auch der Geringste, eine Stelle sinden kann, wo man seiner
  bedarf, wo er im Dienste unseres Geschlechtes eine Lücke ausfüllen, wo er Anderen nühlich werden und sein eigenes
  Wohl besördern kann. Es vermag also Teder seinen Weg
  durch das Leben zu sinden, wenn er ihn nur suchen und
  muthia betreten will.
- 3) Das gemeine Wesen ist ein Körper, ber nur durch das einträchtige Zusammenwirken aller seiner Glies der bestehen (1. Kor. XII, 15 f.) und jedem derselben wieder seine Lebenskraft und Stärke zusühren kann. Es ist also wichtig, daß jeder Einzelne im Staate gerade die Stelle einnehme, wo er am Angemessensten sür das Gemeinwohl wirken und in demselben wieder das persönliche Wohlseyn sinden kann, das er sich wünscht und dessen er bedarf. Wer von den Seinigen und dem Wazterlande zwar nehmen und empfangen, aber nichts Tüchztiges dafür leisten will, der wird ihres Schutzes und ihz rer Achtung verlustig und hört auf, ein würdiges Mitzglied der Staates und seiner Familie zu seyn.

Es ist daher nicht allein unsittlich, seine Talente ungenützt zu lassen (Luk. XIX, 20.), oder doch ihre Thätigkeit nur

von ber Laune und bem Zufalle abhängig zu machen, son= bern auch feine Entscheidung fur einen bestimmten Beruf unentschloffen und über die Sahre ber Mundigkeit hinaus zu vertagen, weil man bann gemeiniglich die nothige Gebuld und Lenksamkeit verloren hat, sich die nothigen Borberei= tungskenntnisse zu erwerben, und wenn man bennoch irgendwo noch festen Juß fasset, mehr als ein Schifbruchiger verschlagen, als mit ber nothigen Sabe in bas Land fei= ner Bunsche versett wird.

Schwieriger ift bie Beantwortung ber Frage: welchen Beruf man mahlen und von welchen Bestimmungsgrunben man sich bei diesem wichtigen Entschlusse leiten laffen foul? Gine Hauptquelle des menschlichen Elendes ift biefe, schreibt Friedrich der Große an Voltaire, daß die Menschen nicht an ihrer rechten Stelle find; maucher Prediger wurde beffer ein Pachter, mancher Staatsmann ein Schulmeister, und mancher Cardinal ein Ruster geworden fenn. Es ist einleuchtend, daß hier

1) die Geburt allein nicht entscheiden kann. Denn ob es gleich bem Gefete ber Stetigkeit angemeffen ift, baß Semand nicht gern von bem Stande herabsteigt, in bem er geboren wurde, so pflanzen sich doch die Salente und Unlagen ber Bater keinesweges in gerader Linie fort. Der große Geschgeber gahlt selten einen Montesquieu, ber berühmte Rechtslehrer felten einen Cuiace, ber ausgezeichnete Finanzmann felten einen Gully unter feinen Sohnen. Im Gegentheil find bie Kinder ber Belben fast immer Schwächlinge (heroum filii no.xae); das Talent geht von einer Familie zur anderen über und wandert aus den Palasten oft in die Sutten ein, bamit es keinem Stamme und feiner Menschenclaffe an Porbildern des Geistes und Ruhmes fehle. Mit Musnahme ber Fürsten in erblichen Monarchien, die nun ein= mal zu herrschen genothigt sind, kann also Stand und Geburt nur ein Leitfaden, aber fein Bestimmungsgrund zur Bahl bes kunftigen Berufes fenn.

- 2) Much bie Laune und Willführ ber Eltern, wenn sie voreilig und gebieterisch in bas Schicksal ihrer Rinber eingreifen, stiftet bier großes Unheil. Ein Knabe ist barum noch nicht zum Beerführer bestimmt, weil er gern Soldaten spielt; er verrath noch nicht Unlage zum Ra= turforscher, weil er Schmetterlinge sammelt; er giebt noch nicht Hofnung, ein großer Kanzelredner zu werden, wenn er, der Mutter zu gefallen, einmal vom Stuhle predigt. Harte und gewiffenlose Bater, die in katholi= schen Landern schon von der Wiege an ihre Kinder der Kirche, oder dem Mloster widmeten, ohne ihren eigenen Entschluß abzuwarten, haben durch diese Graufamkeit oft schwer gesündigt und sich mit dem späteren Fluche ber Ihrigen beladen. Wie Paulus, der Eremit, Palm= blatter flocht und sie am Ende des Sahres wieder verbrannte, um durch' dieses zwecklose Streben die hochste Bollfommenheit zu erreichen (Cassianus de institutis coenob. l. X. c. 24.); so verlassen auch unglückliche Opfer des Aberglaubens ihrer Eltern die Welt, um in unfreiwilliger und daher zwecklofer Beiftlichkeit (Rol. II, 8) ein Verdienst zu finden, das bald, wie eine Traum= gestalt, vor ihnen verschwindet und dann ihren Beruf in Verzweiflung und Seelenqual verwandelt. Dennoch fuchen noch immer Biele ihre Bestimmung barinnen, zur Beforderung ihres Seelenheiles (pro sola purgatione cordis et cogitationum soliditate. Cassianus 1. c.) aus Blattern Korbe zu flechten, die man am Ende des Jahres verbrennt.
- 3) Weit sicherer folgt man hier dem Instincte des Zalents und der sich mannigsach erklärenden Neigung. Thucydides hört eine Vorlesung Herodots, sein Auge füllt sich mit Thränen und der Patriarch der Geschichte erkennt sosort in ihm den künstigen Historiker Griechenlands. Dvid verräth als Kind eine vordringende Anlage zur Poesie: quidquid volebat scribere versus erat. Melanchthons Vorliebe zu den Humanioren

zeigt sich schon bei bem Anaben; er ist im vierzehnten Sahre Magister ber freien Kunfte und im achtzehnten öffentlicher Lehrer ber griechischen Sprache an einer berubmten Universitat. Im zehnten Sahre regte sich bei Turenne bas schlimmernde Talent bes funftigen Reld= beren; mitten im Winter schlich er sich bes Nachts auf die belagerten Balle von Sedan und schlief auf der Lavette einer Ranone ein. Molière verläßt den Tapezierstuhl seines Baters, um Frankreichs Aristophanes zu werden, und Mogart componirt im achten Sabre schon große Concerte. Nach allen Beobachtungen wird bas Talent auch sichtbar, wo es vorhanden ift; es will nur von scharffinnigen Eltern, Erziehern und Lehrern mahr= genommen und auf den rechten Weg geleitet werden. Wo sich kein Genius regt, da hore man den Ruf der Reigung, und wo auch diese schweigt, da erkenne man feine Bestimmung, ein bloges Werkzeug zum Dienste Underer zu werden.

4) Oft führt die Vorsehung selbst den Menschen durch merkwurdige Ereignisse bes Lebens, oder auch burch verfehlte Bunsche zu seinem mahren Berufe bin. Gine fuhne That fuhrt ben Hirtenknaben David auf ben Konigsthron seines Bolkes. Ein Bligftraht auf dem Wege nach Damaskus läßt den fanatischen Saul erblinden, daß er in sich gehe und ein gefeierter Apostel des Chriftenthums werbe. Calvin mißfallt sich als ernannter Canonicus zu Novon, reiset nach Orleans, die griechische Sprache zu erlernen, und bereitet fich da jum Reformator vor. Die Beranlaffung zu Euthers Studienwechsel ift bekannt. Boerhave wird als Canbidat des Predigtamtes vom Eramen zuruckgewiesen, und bald barauf einer ber erften Merzte Europa's. Ruhn= fen, der in Wittenberg gebildete Theolog, will nur ein= mal Hemsterhuis in Lenden horen, und bildet sich ba zum großen Philologen (Wittenbach Vita Ruhnkenii. Lips. 1801. p. 73 s.). Die Biographien ausgezeich.

neter Männer bieten viele ähnliche Beispiele dar und fordern jeden denkenden Menschen auf, den Leitungen der höheren Hand zu folgen, die so ost unsere Fehler verbessert und unserem Talente die rechte Stelle anweist, die wir einnehmen und aussüllen sollen.

Dem nun gewählten Berufe wird nun der, dem seine wahre Bildung am Herzen liegt, auch treu und würdig

folgen, indem er

1) nach ber bochften Bollkommenheit in den Fertigkeiten und Renntuiffen seines Beruses ftrebt. Wer nur barnach fragt, welche Kunft, oder Wiffenschaft ihm Bunachst Umt, Geld und Brod verschaffen werbe, verrath nicht allein eine unedle und knechtische Denkart, sondern versehlt auch oft seinen Zweck, weil er gar nicht wissen kann, welche Uebung und Kenntniß ihm zunachst vortheilhaft und nutlich fenn werde. Gine einzige ver= faumte Stunde, eine einzige vernachläffigte Gelegenheit, sich eine gewisse Fertigkeit, oder Ginsicht zu erwerben, lagt oft eine Lucke in unserer Bildung guruck, die gu unserem großen Nachtheil entscheidend fur unser gan: zes Schikfal wird. Es ist daher wohl gethan, Alles, Miles zu lernen, was zu bem Umfange unferes kunftigen Berufes gehort, und die Marine des großen, romischen Redners zu der unfrigen zu machen: prima petenda sunt, in secundis, vel tertiis acquiescimus. Diese erworbene Reife ber Bildung muß nun auch

2) ein gewissenhafter Eintritt in den wirklichen Beruf begleiten. Seine Talente geltend zu machen und sich denen zu empsehlen, welche Einfluß auf unser Schicksal haben können, ist nicht nur erlaubt, sondern auch der Klugheit gemäß; die zu große Bescheidensheit wird selten gesucht, weil angesehene Personen viel zu sehr mit ihrem Umte, oder mit sich selbst beschäftigt sind, als daß sie dem verborgenen Verdienste muhsam auf der Spur nachgehen sollten (La Bruyere caractères, chap. 2.). Dagegen ist es unwürdig, sich wegzuwersen

und unter die Fittige seiner Gonner zu schmiegen; es ist noch unwürdiger, sie zu bestechen, oder sich Einsichtsvolleren und Würdigeren vorzudrängen; denn die Erschleichung des Amtes und Beruses steht mit jedem anderen Diebstahle in sittlicher Beziehung vollkommen auf gleicher Linie. Auch das Eindringen in die Familien, das Erwettern und Erheirathen eines Amtes, oder Beruses geshört zu den niedrigen Handlungen, welchen Schmach, Verachtung und ost auch häusliches Elend auf dem Fuße folgen. Tede Obrigkeit, oder Behörde, die zu einer diesser Verkehrtheiten die Hand bietet, entwürdigt sich selbst, macht sich dem gemeinen Wesen verantwortlich und wird ihrer Strase nicht entgehen.

3) Diefen Bemühungen fett endlich eine gewiffenhafte Berufstreue die Rrone auf. Nicht als ob man, wie es zuweilen in dem übertriebenen Gifer des Umtes und Gewerbes geschieht, über ben Geschaften bes Burgers die Pflichten bes Menschen, bes Gatten und Ba= ters, bes Freundes und Gottesverehrers vergeffen burfte; benn bloge Lastthiere bes Saufes, ober Staates verlieren zulett jeden Ginn-fur ihre hohere Bestimmung, oder werden doch, wie brauchbar und nuglich sie auch in weltlicher Beziehung seyn mogen, nur Knechte in dem Reiche ber Sittlichkeit. Rein, auch der einmal gewonnene Beruf foll nicht mechanisch, ober nach einer ste= henden Sandwerksordnung, sondern mit freiem Geiste und pflichtgemagem Sinne betrieben werden, daß man sich in dem Laufe deffelben fortbilde, ihn in feiner Berbindung mit anderen Wirkungskreisen erfasse, ihn meber zu hoch ftelle, noch zu gering achte, dem Dunkel bes Raftengeistes, und den herrschenden Kehlern und Gebrechen seines Umtes und Gewerbes entgegenwirke und sich so innerhalb ber Schranken feines Umtes immer wohlwollend, menschenfreundlich und ohne Unmaßung bewege. Rrieger und Geschäftsmanner, Lehrer und Staatsbeamte, Runfiler und Handwerker wurden fich

nicht so oft befehden und in ihren Bestrebungen hem= men, wenn sie ihren Beruf gehörig zu wurdigen, sich gegenseitig au achten und burch Bescheibenheit ein freund= liches Bufammenwirken ihrer Talente zu einem gemein= schaftlichen 3mede einzuleiten wußten. Der mahren Berufstreue ift es auch nicht gemaß, auf bem Puntte ber Ginsicht und Bildung fteben zu bleiben, Die man sich einmal erworben hat; benn tas Wefen ber Wissenschaft ist Leben und beständige Fortbildung der Ibee, Stillstand aber ift Rudgang und Tod: non multum refert, utrum omittas philosophiam, vel intermittas: non enim ubi interrupta est, manet. Abelardi opp. ed. Paris 1616. p. 15. Noch viel weniger barf man ben Lauf bestimmter Berufspflichten, seines Vergnügens, ober zufälliger Abhaltungen wegen unterbrechen, wenn sie nicht ben Charafter einer hoberen und bringenderen Pflicht tragen. Der Burger, ben je: ber schone Zag von feiner Werkstätte weg in bas Freie lockt, der Runftler, der seine Weihestunden einer Lust: parthie, ober dem Spiele opfert, der Lehrer endlich, ber jeden Vorwand ergreift, ben Lauf feiner Vortrage zu unterbrechen, beweift eben so wenig Festigkeit des Wil: lens, als Achtung fur feinen Beruf und wird in feinem Umte wenig Gutes stiften.

Mit besonderer Aufmerksamkeit endlich mussen wir uns der unruhigen Thatigkeit entschlagen, die bei keinem Geschäfte ausharret, Vieles anfängt und Nichts zu Stande bringt, immer neue Plane entwirft und keinen vollendet, voreilig oder herrschsüchtig in fremde Wirkungskreise eingreift und dadurch nur Unzufriedenheit, Unordnung und Verwirzung anrichtet. Für alle diese Handlungen lassen sich nun entscheidende Verpflichtungsgründe mit leichter Mühe nachweisen: benn

1) giebt uns die allgemeine Geistesbildung nur Ideen und Richtpunkte für das, was wir als Menschen überhaupt thun und leisten sollen. Wir gehören aber als Individuen einem Vaterlande, einer gewissen Ordenung in der Gesellschaft, einer eigenthümlichen Stellung an, in der wir wirken und thätig senn sollen. Nur durch diese besondere Wirksamkeit jedes Einzelnen auf dem ihm anvertrauten Posten kann die große Aufgabe des menschlichen Dasenns gelöst werden.

- 2) Wie schon gesellige Thiere eine instinctartige Geschicklichkeit fur die eigenthumlichen 3wecke ihres Gemeinmefens haben (Spruchw. VI, 6. Sirach XI, 3.), fo ist auch jeder Mensch mit einem besonderen Thatigfeitstriebe und Salente ausgeruffet, einen bestimm: ten Kreis von Zweden zu realisiren, der ihm durch Neigung und Bedurfniß angedeutet und von feiner Bernunft geboten wird. Go ift unter ben Gelehrten ber Eine zum Sammler, zum Protocollisten und Archivar, ein Underer zum Kritiker, Denker und Forscher, Dritter zur Unwendung, Berbreitung, Popularifirung bessen bestimmt, was von den Geistvolleren erworben und an das Licht gefordert worden ift. Es ist folglich an= gemessen, sich in seinem Wirkungefreise auf bas zu beschränken, wozu man entschiedene Unlagen und Rräfte erhalten hat.
- 3) Durch die vereinzelte Berufsthätigkeit und die Beharrlichkeit in ihr gewinnt die Tiefe der Eultur und mit
  ihr die Bollkommenheit der Person und das Wohl der Menschheit. Unsere Lebenszeit ist so beschränkt, daß wir
  es nur in einer gewissen Sphäre zur Vollkommenheit
  bringen, dadurch nützen, wahren Werth und Nuhm gewinnen können. Die brittische Nationalbildung, so in
  den Gewerben, als Künsten und Wissenschaften, bietet
  hier viel Musterhaftes dar; sie führt bei ihrer besonderen
  und individuellen Richtung zu einer Tiefe, die bei aller
  Einseitigkeit und Schrosheit, doch der Sittlichkeit und
  dem allgemeinen Wohlstande zuträglicher ist, als die
  weitverbreitete, aber flache Vielwisserei, die nur slüchtige
  Urbeiter, arme Handwerker, anmaßende Künstler und

zweideutige Bürger bildet. Wer unwissend, mittelmässig, nachlässig in seinem Berufe ist, der ist es auch fast immer als Mensch und christlicher Gottesverehrer.

4) Das Christenthum erklart sich für die bemerkten Tugenden: Joh. V, 17. Nom. XII, 7. 1. Kor. VII, 21. Ephes. IV, 28. 1. Petr. IV, 15. und stellt sie durch das Beispiel Jesu (Johann. V, 17.) und Pauli (Nom. I, 14. XV, 28.) in das schönste und herrslichste Licht.

### §. 134.

4. Pflichten ber Selbstbeglückung. Die Quellen bes menschlichen Elendes.

Dem Menschen, als sinnlichem Wesen, sagt Glückseligkeit als das höchste Ziel seines Strebens zu; er wünscht sie schon von Natur, und wenn dieser Wunsch unterdrückt wird, oder eine falsche Nichtung erhält, so muß ihn die Vernunft wecken und zur Pflicht erheben, wie heftig sich diesem Ruse auch ganze Schulen der Moralisten widersetzt haben. Der Natur der Sache gemäß fängt diese Tugend mit der Anssinchung der Quellen des menschlichen Elendes an, welches nicht in dem Einslusse eines höheren Princips auf die Natur, sondern in dem moralischen Standpunkte des Menschen, seiner Trägheit, seiner Versehrtheit und der hieraus sließenden Zerrüttung seines Gemüthes zu suchen ist.

Die vierte Classe der Selbstpflichten sließk aus dem Gebote: weiche nicht nur überall schmerzlichen Empfindungen, als solchen, aus, sondern strebe auch nach dem höchsten Maaße des Wohlseyns, dessen deine Natur fähig ist. Man kann sich wohl vernünftiger Weise schmerzliche Empsindungen bereiten, um ein grö-

ßeres Uebel von sich abzuwenden, oder der verlornen Ge. fundheit wieder machtig zu werden, wie das täglich bei dem Gebrauche ber Arzneimittel, ober bei dirurgischen Spera= tionen geschieht; aber Schmerzen um ber Schmerzen willen zu suchen, ift thorigt und widerstrebt unserer Natur (Gubef. V. 29.). Der Derwisch und Schamane, der sich ben Stachelgurtel in die Benden bruckt, ber Stylite, welcher mondenlang auf einem Fuße steht, der Trappist, der sich zum Gerippe fastet und in seinem Sarge schlaft; alle diese Rigoristen über= nehmen Entbehrungen und Leiden nur, weil sie die Ginnlichkeit fur den Git und Grund des Bofen halten und fich durch ihre Aufopferungen ein hoheres Berdienst vor Gott erwerben wollen. Solang ber Mensch nicht vollendet ift, ober von einer üblen Gewohnheit beherrscht wird, sucht er, von der Macht - des Lebenstriebes geleitet, fein finnliches Wohlseyn von selbst; tritt aber eine jener Berirrungen ein, so muß die Bernunft feinem Borurtheile burch bas Licht ber Bahrheit, und der Verkehrtheit seines Willens durch ein praktisches Gebot steuern und ihm die Selbstbegluckung, die in der Regel und bei der naturlichen Gewalt seiner Reigungen nur ber Beschränkung bedarf, gur Pflicht machen. Wenn Pafcal feine Speifen nicht kauen will, weil er fich burch Gaumenluft zu versundigen furchtet; wenn der Nervenschwache sich ben Gebrauch bes Weins verfagt, weil er ein Gelubde gethan hat, daß fein Rebenfaft über feine Lippen kommen soll; wenn der Schwermuthige, oder Ueberreitzte Spiel und Gesellschaft meidet, die ihm eben so angenehm, als beilfam fenn wurden; wenn fich ber fraftige Mann durch Gemiffens= zweifel abhalten läßt, ebelich mit feiner Gattin zu leben; fo muß ihnen der Sittenlehrer begreiflich machen, daß fie Thoren sind, und ben ungerechten Zwang bes Worurtheils und ber verkehrten Ubneigung durch den inneren Zwang der Bernunft überwinden. Die Berftorung bes Aberglaubens und des Werkdienstes in der Religion, der soviel Unbeil über die Menschheit gebracht hat, beruht auf biefem Grundsate. ift baber unfinnig, mit Untifthenes zu fagen: lieber Ra-

serei, als Lust (μαλλον μανείην, η ήσθείην. Diog. Lacrt. VI, 1. 4.); ses ist Uebertreibung des Monachism, die Abtod= tung der bofen Begierde (Roloff. III, 5.) in eine Abtodtung der Sinnlichkeit überhaupt zu verwandeln; es ist endlich eine tadelnswerthe Einseitigkeit der Kantischen Sittenlehre, wenn sie die Pflege unferer mahren Gluckseligkeit als die Euthanasie aller Tugend betrachtet, weil es unläugbar thörigt seyn wurde, zu behaupten, daß der sittlichvollkommene Mensch keine andere Absicht haben konne, als die, sich unglücklich zu Mit Recht verwünschte daher schon Sokrates bie, welche Tugend und Gluckseligkeit trennten (recte Socrates eum exsecrari solebat, qui primus utilitatem a natura seiunxisset. Cicero de leg. I, 12.); und unter ben Neueren muß ein foust entschiedener Rigorist in der Moral bekennen: "meine Meinung ift, der Mensch sei nicht zum Elende bestimmt, fondern es konne Rube, Friede und Seligkeit ihm zu Theil werden, und er muffe fie felber und mit feinen ei= genen Sanden in Empfang nehmen (Fichte's Unweisung zum seligen Leben. Berlin 1806. S. 96.)." Warum ge= schieht das aber von ungähligen Menschen nicht; warum hat gerade unfer Geschlecht mit Uebeln und Leiden zu fampfen, die den Thieren unbekannt sind, warum ist es so schwer, den Weg zu einem wahren und bleibenden Wohlsenn zu finden; welches find, mit einem Worte, die Quellen bes menfch= lichen Elendes, die den Meisten unbekannt und verborgen zu senn scheinen? Gewiß find sie

1) nicht in dem Einflusse eines bosen Princips auf die Sinnenwelt, oder in einer dadurch bewirkten Verschlimmerung der äußeren Natur zu suchen. Es ist das bekanntlich das unserem trägen Verstande so nahe liegende System des Dualism, welches Zerduscht ausegestellt und Manes mit Kunst und Phantasie entwiktelt hat; ein boser Urgeist, gleich mächtig und ewig, wie der gute, soll die ursprünglich reine Lichtwelt mit seiner Finsterniß durchdrungen und mit ihr Tod und Verderben in sie eingeführt haben. Auch Augustin und Lus

ther erklaren bas britte Capitel ber Genesis und bas siebente des Briefes an die Romer fo, daß sie nicht überall gegen die Ginwirkung diefes Radicalirethums auf ihrer Huth sind. Finsterniß und Uebel kommen nach der Schrift von Gott (Jes. XLV, 7.); in der Sinnlichkeit ist zwar nach Paulus der Sitz und Beranlassung zum sittlich Bofen (Rom. VII, 18.), aber nicht der Grund beffelben zu suchen, welcher vorzugs= weise in dem verkehrten Willen und seinen Folgen liegt. (B. 19. Gal. V, 17.); alle unfere Begierden und Lei= benschaften, namentlich der Zeugungstrieb, an' dem die Manichaer besonders Unftog nahmen, haben ihren Grund in der wesentlichen Ginrichtung und Dekonomie unserer Natur; sie werden erst bose durch das Dazwischentreten der Phantasie und die Verdorbenheit unseres Willens, und nun erft erzeugen fie die Uebel und Schmerzen, die uns fo viele Rlagen auspressen. Man barf, um bier vollkommen flar zu feben, nur auf die großen Beltge= gesetze achten, die durch die gange Ratur, die belebte, wie die leblose, hindurchlaufen, um den genauesten Busammenhang der Kräfte in einem unläugbaren Fort= schreiten zum Soheren und Befferen mahrzunehmen. Pflanzen und Thiere haben nicht gefündigt und leiden bennoch daffelbe Ungemach, das über den Menschen verhangt ift; greifen sie bei diefem tiefer in das Bewußt= feyn ein, so findet er in seinen Schmerzen zugleich den Untrieb, sich gegen diese Uebel zu verwahren und bem Wohlsenn überall ein Uebergewicht über das Leiben zu sichern. Die Gintrachtsformel unserer symbolischen Bucher erklart baber die erfte Gunde mit ihren Folgen für etwas Bufalliges, das in bem Defen unserer Natur keine bleibende Beranderung hervor= brachte. Peccatum non est substantia, sed accidens. Art. I, de peccato originis.

2) Der Wahrheit gemäßer wird die erste Quelle unserer Uebel in dem moralischen Standpunkte des

Menschen als einer zur erft anfangenben Bervollkommnung erwachenden Intelligenz gesucht. Kinder ohne Bewußtseyn lacheln ohne froh zu fenn, und winden sich in Krampfen ohne zu dulden, wie der Ohnmachtige nichts von seinem Rigel, oder von feinen Bunden weiß. Erst durch die vordringende De= gung des Ichs werden die Bande des Naturzwanges und der Continuitat zerriffen, die den Menschen gefangen hielten; mit dem erwachenden Lebent ber Freiheit entsteht die Alternative und die Entzweiung, der Unterschied des Guten und des Bofen, des Angenehmen und bes Unangenehmen. Da sich nun der in das Leben ein= tretende Wille in dieser Sphare fruher bewegt, als der sich langsam bildende Verstand; so gewinnt der Instinct und die von ihm geweckte Phantasie ein Uebergewicht über jenen durch herrschende Begehrungen, die, weil ihre Befriedigung dem Ganzen feiner Ratur nicht zufagt, ihm felbst nun eine falsche Stellung gur Mugenwelt geben und fo schmerzliche Ginwirkungen berfelben auf ihn hervorrufen. Schon an der Brust der Mutter übernimmt sich das Kind häufiger, als das junge Thier, weil sein hervortretender Wille die Schranken des Inflinctes übertritt, so daß ihm die Ueberfullung mit einer im rechten Maage heilfamen Nahrung Uebel bereitet, die dem Thiere unbekannt sind. Diese Alternative ist aber das Wesen der menschlichen und jeder endlichen Freiheit; nur burch Entzweiung und Duplicitat kann die Einheit des mechanischen Naturlaufes unterbrochen werden; der Mensch, eine vorhin schlafende Intelligenz, tritt nun in die Reihe moralischer Wefen ein; er giebt sich bem Sange seiner Sinnlichkeit bin, thut Boses und schadet fich, damit ihm das Gute aus eigener Ginsicht möglich und so die unterbrochene Ginheit ber Natur burch Vernunft und freien Willen wieder hergestellt und zur höchsten, inneren Bollkommenheit erhoben werde. In bem Unfangspunkte ber menschlichen Perfectibilität und

bem, bis zur Reise der Vernunft, unvermeidlichen Mißbrauche derselben liegt also der Grund der Sünde und
mit ihr auch des Uevels, weil beide, wie Nacht und
Kälte, dem Lichte und der Wärme des Lebens gegenüberstehen und doch dieser abgemessene Antagonism die
einzig mögliche Bedingung ist, die Freiheit des Geistes
und mit ihr alle Tugend und Freude zur Wirklichkeit

hervorzurufen. Gben so ift

3) die Tragheit des Berftandes und Willens als eine Hauptquelle unserer Uebel zu betrachten. Jene; benn zufrieden mit dem sinnlichen Genuffe des Augen= blickes will ber Mensch bas sittlich Gute nicht kennen lernen; ehe gedenkt er Feigen zu lesen von den Disteln und Trauben von den Dornen (Matth. VII, 16.), als er begreift, was es beiße, auf den Beift zu faen und von ihm das ewige Leben zu ernten (Galat. VI, 3.); lieber vertraut er dem regellosesten Spiele des Bufalls, ehe er sich überzeugt, jede gute und vollkommene Gabe komme von Oben herab von dem Bater des Lichtes (Jak. I, 17.). In noch genauerem Zusammenhange fteht das menschliche Elend mit der Tragheit des Bil= lens, welcher abgewendet ist von dem Unsichtbaren, Un= endlichen und Heiligen; er begehrt nur bas Sinnliche, Unschauliche und Begreifliche; bas nahe Scheingut ift ihm willkommener, als die ferne Vollkommenheit und Freude; lieber nahrt fich der faule Wilde von dem Kraute bes Feldes, als von dem Waigen, den er erst faen und bauen muß. Faule Sano, faule Rede, fauler Berftand, faule Vernunft, fauler Wille, das ist die Erbfunde un= feres Geschlechtes, die ihrer Natur nach nur Verwirrung, Mangel, Krankheit, Schmerzen und Leiden aller Urt zur Folge haben kann. Brachte diese Unthatigkeit aber auch nur Mangel an Wohlseyn hervor, so erzeugt

4) die Verkehrtheit des Willens das wirkliche Elend. Die Begierde des Thieres ist nur auf sinnliches Wohlsenn gerichtet, weil kein Vorbild des Höheren in seinem

Bewußtsenn liegt; bem Menschen hingegen ift burch bie ihm einwohnende Idee Gottes bas Streben nach einer unendlichen Bollkommenheit als wefentliche Bedingung jeder sinnlichen und irdischen Begehrung zur Pflicht gemacht (Matth. VI, 33.). Genau im Wiberstreite mit bieser sittlichen Ordnung seiner Natur reißt aber ber finnliche Mensch seinen Verstand von der Idee ganglich los und wurdigt ihn nur zum Diener und Beforberer seiner irdischen Lust herab. Den Genuß von Speisen und Getranken foll er nur nach bem Bedurfniffe feiner finkenden Rraft bemessen, und er mißt ihn nach der Un= erfattlichkeit feines Gaumens. Unter ber Bedingung treuer Liebe foll er fich die Befriedigung des Geschlechts: triebes gestatten, und er lagt ihm bafur freien Lauf zur Stillung einer wandelbaren Luft. Reichthum und Ueberfluß foll ihm nur ein Mittel zur Beforderung sittlicher 3wede werden, und er verläugnet Gott und fein Gewiffen, um ben Befitz eines glanzenden Metalles zu erringen. Daburch sett er sich mit ber Natur und moralischen Weltordnung in geraden Widerspruch und bietet ein Deer von Uebeln gegen sich selbst auf, die ihn aufreiben und zerftoren muffen.

5) Hieraus folgt dann eine Zerrüttung seiner Natur, die ihm in allen Beziehungen unermeßliche Leiden und Duldungen bereitet. Betrachtet er sich in seinem Vershältnisse zu Anderen, so sieht er sich von allen Seizten in Streit und Kampf verwickelt (Jakob. IV, 1.); denn da die Summe der sinnlichen Lebensgüter besichränkt und gemessen ist, Andere aber nach ihnen gezmeinschaftlich mit gleicher Begierde streben, so entsteht Neid, Haß, Verfolgung, Rachgierde, Verachtung, Schmach und Gewaltthätigkeit, wodurch sich die Menschen qualen und ihr Dasenn verbittern. Prüft er sich in Rücksicht auf seinen körperlichen und organischen Zustand; er hat von seinen Bestrebungen keinen Gezwinn und Genuß; von einem Wahne, von einer Täu-

schung geht er zur anderen fort; sein Gefühl stumpft sich ab, seine Sinne werden schwächer, die wachsende Begierde reibt ihn auf, und bei dem Mangel an in= nerer Ruhe, Haltung und Burde fuhlt er fich von jebem Leiden mit verdoppelter Kraft ergriffen und nieder= gebeugt. Und boch ift die innere Berruttung feines Gemuthes noch viel beklagenswerther, weil'er nie gum flaren und beutlichen Bewußtseyn feiner felbst fommt. Die Reinheit lichtvoller Gedanken, die Freuden der Wahrheit und Tugend haben keinen Reiz für ihn; er fucht Zufriedenheit und fühlt Reue, er kann bas Beburfniß innerer Wurde nicht abläugnen, und empfindet boch schmerzlich seine Schmach; das Bewußtsenn seiner Schuld, Gefühl des Rummers, der Zwietracht mit sich felbst, die Entfernung von Gott, der Furcht und Sofnungslosigkeit werden nur von furzen Bersuchen bes Leichtsinnes und ber Selbstbetaubung unterbrochen. Das hochste Elend der Menschen fließt also zulegt immer aus ber Unlauterkeit moralischer Quellen, welche die Borse= hung felbst nicht verschließen kann, ohne ben Lauf ber Freudenquelle zu hemmen, die aus der Fulle eines rei= nen Bergens hinüberfließt in bas ewige Leben (Sob. IV, 14.).

## §. 135.

# Die wahre Gludfeligkeit.

Von der anderen Seite ist, mit Vorübergehung vieler einseitiger Schultheorien, die Seligkeit Gottes das einzig richtige Vorbild der Glückseligkeit, welche der Mensch erstreben soll; denn an ihm lernt er, daß sittliche Vollkommenheit zwar die wesentliche Grundlage seines inneren Wohlsehuns ist, daß aber dennoch jeder geschaffene Geist zur Erfüllung gerechter Wünsche, die er sich nicht selbst gewähren kann,

angenehmer Empfindungen zur Ergänzung sei= ner Glückseligkeit bedarf. Von Gott nimmt er dieses höchste Gut auf allen Stufen seiner Unendlichkeit; aber mit jeder nenen Verklärung feines Inneren muß fich and seine Empfindung anders gestalten, ohne daß sie doch, weil eine Creatur nur unendlich, aber nicht ewig werden kann, jemals zu einer beharrlichen Ruhe gelangte, oder den Endpunkt des angeren Wohlseyns erreichen könnte. Es besteht also die wahre Glückseligkeit des Menschen hier auf Erden in der ange= messenen Verbindung sittlicher und sinnlicher Gnter, die nur durch Verminderung fünst= licher Bedürfniffe, durch Frenden der Bahr= beit und Engend und durch ein, dieser inneren Wollkommenheit entsprechendes Maas angenehmer Empfindungen verwirklicht werden fann.

Wenn wir daher ein reines Ideal des menschlichen Wohlfenns erfaffen wollen, fo burfen wir das Wefen deffelben weder allein in dem Gemuthe, noch in der Sinnlichteit, sondern in bem vollkommenen Buftande beider suchen (§. 45.). Nicht in dem Gemuthe allein kann ein geschaffener Geift sein volles Wohlsenn sinden; benn wie sehr er sich auch mit Plato zur Beschaulichkeit des Urwahren in der Idee erheben, durch Rechtthun sich mit den Stoikern gegen das Schickfal ab: barten, ober fich ber Gemutherube Gpifurs befleißigen mag; fo hat doch auch der Korper seine Unspruche und Rechte, bie man nicht abweisen kann und barf, ohne gegen bas Leben gleichgultig, ja beffen fogar überdruffig zu werden, ober sich, bei allem Stolze einer erkunstelten Apathie, boch un= glucklich in seinem Inneren zu fuhlen. Das Rathfel unferes Dasenns ift noch keinesweges durch das folze Wort geloft: "bedurfe nur nichts, als das, mas du dir felbst gemahren kannst, so bedarfft du feines Dinges außer dir, auch nicht eines Gottes; bu selbst bist bir bein Gott, bein Beiland und Erlofer (Fichte's Unweif. zum feligen Leben S. 211)." Viel kurzer ließe fich- solche Beisheit in dem Spruche erfaffen: werbe nur erft Gott, fo bedarfft bu feiner Welt und. feiner Schopfung mehr, als ber beinigen. Noch viel weniger ift das hochste Wohlseyn ausschließend in der Sinnlichkeit zu suchen: weder die Schwelgerei ber Cyrenaiker, noch bie Douleng bes Plutus, noch die Prachtliebe bes ftolzen Uristofraten, noch die Gefühlswonne ber Minftifer kann beinen vernünftigen Bunfchen genugen; benn die Sinnlichkeit erfaßt nur bas Gute, aber sie bereitet und begrundet es nicht; wir finden auf diesem Wege nur einzelne Reite und Mittel bes Bergnugens, aber nicht die Freude felbft, nur Gluck, aber feine Gluckfeligkeit, nur Gutychie, aber feine Gubamonie. Erst die Berbindung des sittlich Guten und des Ungenehmen kann den Forderungen unserer Natur entsprechen: bona naturalia coniuncta cum honestis vitam beatam perficiunt (Cicero de fin. IV, 21.). Ueber bas richtige Verhaltniß beider finden wir den nothigen Aufschluß in ber Ibee Gottes, ben uns das Christenthum als ben allein seligen kennen lehrt (1. Tim. VI, 15.). Er ift bas burch die weise und heilige Energie feines Denkens und Wollens, bie, bei ihrer inneren Rlarheit und Schopferfraft, ihn burch ein ewiges Wohlgefallen an seinen Werken über jedes Beburfniß und jeden Wechsel erhebt (Psalm XVI, 11. C, 12. CIV, 24. 31.). In seinem Lichte und einem reinen Bergen follen auch wir unfere Seligkeit fuchen (Matth. V, 8.), aber als ein Beil, welches nur gehofft (Rom. VIII, 24.), als ein bleibendes Erbe, welches uns erft kunftig gang zu Theil werden kann (1. Petr. I. 4.). Hier wird uns zwar Gottselig= feit mit Genügsamkeit empfohlen (1. Tim. VI, 6.), jedoch nicht ohne Hofnung auf Bergeltung (Rom. II, 6.); es heißt aber auch, Gott forge fur uns, er wiffe, mas wir bedurfen (Matth. VI, 32.) und werde uns das zufallen laffen, was wir burch eigenes Streben nach Gerechtigkeit nicht erringen fonnen (B. 33.). Die Gludseligkeit bes Tugendhaften auf

Erben besteht folglich barinnen, baß er bie errungenen Bei= stesguter mit ben sinnlichen, bie ihm zur Erganzung feines Wohlsenns dargeboten werden, auf jeder Stufe feines fitt= lichen Lebens zu einem Gangen in seinem Bewußtsenn vereinigt, ober in der harmonischen Berbindung der Freude mit der reinen Luft. Je hoher fich durch Deis= heit und Heiligung bas Bild Gottes in bem Inneren bes Menschen verklart, besto herrlicher läßt es die Gerechtigkeit und Gute Gottes im außeren Lichte hervortreten (2. Kor. III, 18.). Weisheit im Handeln, Nehmen und Genießen mit stillem Danke gegen Gott (1. Tim. IV, 4.) ift folglich bas Grundgesetz bes Menschen, ber in jedem Wechsel seines außeren Lebens mahre Gluckseligkeit erstreben will. In diefem veredelten Sinne des Wortes fann, nach dem Vorgange griechischer Moralisten (Diogen. Laert. procem. n. 12.) auch der driftliche Sittenlehrer sich einen Gudamoniker nen: nen und seinen Grundsatz in folgende Imperative auflosen.

- 1) Strebe nach den Freuden der Wahrheit im Lichte der Wissenschaft und des Glaubens: denn der Unwissende und Ungläubige wird bei dem Dunkel seines Inneren von Ungewisseit, Furcht, Aengstlichkeit und allen Blendwerken des Aberglaubens und der Thorheit gepeinigt. Den Ungebildeten und Geistesarmen plagt Langeweile und das Gefühl seiner inneren Dürstigkeit. Kenntnisse aber ohne Tiefe, Ordnung, Haltung und Harmonie verwirren nur und erzeugen Widersprüche und Zweisel. Der Besitz reiner Begriffe, Ideen und Hofznungen aber, welchen Plato die Anschauung des Wahren, Aristoteles die theoretische Energie des Geistes, und die Schrift Erkenntniß des Lichtes nennt, gewährt dem Menschen die reinste Bestiedigung und den edelsten Selbstgenuß.
- 2) Lerne die Freuden der Tugend als die edelsten schätzen, deren ein vernünftiges Wesen fähig ist. Erkenntniß der Wahrheit ist die halbe Tugend; nur durch die freie That kann sie Leben gewinnen und ein fester

Grund in dem Baue beines Wohlseyns werden. Erft burch die Verwirklichung der Idee in der Handlung begrundest du deine Perfonlichkeit und die Beharrlichkeit beiner Intelligenz, knupfest ein festes Band zwischen Berftand und Willen, beinem Denken und innerem Senn, und rufft nun durch beine Selbstbilligung und Bufriedenheit die Freude mit der aus dem Wohlgefallen an dir entstehenden reinen Lust hervor, welche ganz in deiner Macht ist, weil sie keiner Vermittelung durch außere Reite bedarf. Diefes fittliche Selbstaefuhl ift auch ein reines und seliges; es übertrift alle organische Sinnenreige an Innigkeit und Wonne; es ift der reine Grundton in dem Accorde unseres Gluckes, durch den die begleitenden Tone erst Harmonie und Lieblichkeit gemin= nen; es ist die Unnaberung an die gottliche Freude, die Gottes Liebe seinen Freunden bereitet bat (1. Kor. II, 9.). Alles außere Lebensgluck gerfließt wie ein Schatten, wenn es nicht von dieser inneren Bufriedenheit getragen wird.

3) Bermindere überall die Bahl beiner Bedurf: niffe, namentlich der angewöhnten und funftli= chen, die dich von Ort, Beit und Menschen abhängig machen und eben baher auch beinen fittlichen Wirkungs= freis beschranten. Der Epikuraer mag wohl sprechen, je mehr Bedurfnisse, besto mehr Lebensreige, und je mehr Lebendreige, defto mehr Genuß; ber Beise aber wird und muß diesen Grundsat eben so thorigt finden, als die Maxime eines Berwalters, je hoher die Ausgabe, besto besser ift die Rechnung. Gerade barum, weil hier die Ausgabe die Einnahme, bort der Genuß das Berdienst und die Burdigkeit überfteigt, ift in dem erften Falle ber Bankrott, im zweiten sittliche Verschuldung, Pein und Qual unvermeidlich (Euf. XVI, 25.). Ueberdies erzeugt jedes unbefriedigte Bedurfniß Schmerz, Schmerzlosigkeit ist die erste Stufe zur Gluckseligkeit. Michts bedürfen, sagt Sokrates, ift ein Borzug der Gotter, so wenig als moglich bedurfen, ift Aehnlichkeit

mit ihnen. Durch diese Vorschrift wird noch keineswesges eine cynische Lebensweise geboten; es wird nicht einsmal gefordert, daß man sich alles Luxus, oder alles dessen entschlagen soll, was nicht unentbehrlich zur Erhaltung des organischen Lebens ist. Wir sollen es nur so genießen, daß wir es auch entbehren können (1. Kor. VII, 30. Philipp. IV, 12.); wir sollen es uns bisweislen entziehen, daß uns sein Genuß nicht zur Gewohnsheit werde; wir sollen uns bei unseren Bedürfnissen an das Gewöhnliche und Einsache halten, das uns kein Wechsel des Schicksals leicht entziehen kann. Je mehr du die Zahl deiner Bedürfnisse verminderst, desto unzugänglicher bist du dem Unglücke.

4) Nimm zur Erganzung beffen, was dir zu beinem Bohlfenn gebricht, auch die angenehmen Empfin= bungen, Unschauungen und Bergnügungen zu Bulfe, welche dir angemeffen sind und die Ginheit beines fittlichen Bewußtsenns nicht unterbre= chen. Jeder Lebensgenuß ift rein und erlaubt, der keine Pflicht verlett und sich mit ber Freude in Gott vertragt. Die Zahl der Vergnügungen, die unsere Gludseligkeit vermehren, laßt sich zwar nicht bestimmen, weil sie an sich schon unermeglich ift, und überdies Jeder bei ber Verschiedenheit seines Geschmackes und seiner Neigungen eine eigene Urt hat, gludlich zu fenn. Alle ohne Ausnahme find indessen ein Gegenstand der Moral; auch der Reisende, der Spazierganger, der Lustwandler in der Natur hat Pflichten zu erfüllen, welche oft genug verlett werden. Ihre Beachtung und Wahrnehmung muß man indeffen dem Nachdenken jedes Ginzelnen überlaffen, ba es ber Wiffenschaft genügt, diejenigen Genüffe hervorzuheben, die entweder zweideutig scheinen, oder leicht gemigbraucht werden und in Kehler und Gunden ausarten fonnen.

Man vergleiche hierüber die zwei kleinen Schriften Seneca's de tranquillitate animi, und de vita beata: Reinhard vom vernünftigen Selbstgenusse in s. Predd. zur Schärfung des sittlichen Gefühles S. 225 f.: von dem weisen Genusse der Lebensfreuden, in m. christlichen Religionsvorträgen über die wichtigsten Gegenstände der Glaubens und Sittenlehre. Erlangen 1795. Th. V. 5. Predigt.

### §. 136.

## Von der Ehre.

Giner der angenehmsten und edelsten Lebens=' reite ift die Chre, oder der Ansdruck fremder Ach= tnug für unsere Würde und Vollkommenheit; ein Begrif, welcher mannigfacher Cintheilung und Abstn= fung fähig ist. Un dem sittlichen Werthe der Chre läßt sich nicht zweifeln, weil die gewährte in eben dem Maaße beglückt, als die versagte frankt; weil sie von Kehlern abhält, zu Engenden ermnutert, den Wirkungsfreis des Menschen erweitert und anch in der heiligen Schrift gebilligt wird. Es ist indes= sen bei ihrer Wandelbarkeit weise, sie zwar nicht zu verachten, aber auch nicht zu überschäten, sie nicht erzwingen zu wollen, sie mehr als Folge, wie als Endzwed unserer Sandlungen zu betrachten, und eben daher anch nicht mnthlos zu werden, wenn sie uns versagt, oder doch nicht in vollem Mage zu Theil wird.

Die Ehre ist verschieden von dem Lobe, unter dem wir uns den Beifall Anderer in Rücksicht irgend eines Worzuges, z. B. unserer Gestalt und Kleidung, denken, und von der Schmeichelei, die ein erdichtetes Lob ist. Sie setzt bei dem, der sie verdient, den Besitz einer sittlichen Eigenschaft, oder Wollkommenheit, und bei dem, der sie gewährt, freie Achtung für die Tugend und Würde des Anderen vor-

aus. Der Begrif ber Ehre ift folglich reich an Umfang und Beziehung, und kann mannigfach gestaltet und einge= theilt werden. Es giebt eine Selbstehre, die zwar haufig genug im Leben vorkommt, aber von Underen verworfen und als unzulaffig zuruckgewiesen wird (Joh. V, 31.); eine be= fondere Chre, wie die Achtung in den Familien und unter den Mitburgern, die jedoch aus Neid und beeintrachtigter Selbstsucht ofter versagt, als geboten und ausgesprochen wird (Matth. XIII, 57.), und eine allgemeine Ehre, jedoch nur im approximativen Sinne, weil es feinen Menfchenna= men giebt, der von Allen gefannt, geschweige denn geachtet und gepriesen wurde. Doch hat der erhabene Stifter bes Chriftenthums die größte Ehre und den weit verbreitetesten Ruhm auf Erden errungen und feine gottliche Burde foll zuleht von unserem ganzen Geschlechte anerkannt und verkundigt werden (Philipp: II, 10.). In einer andern Rucksicht unterscheidet man die mahre, oder verdiente Ehre von ber scheinbaren und falschen. Jene fest eine wirkliche Boltfommenheit und Tugend voraus, und mit ihr eine grundliche Unerkennung aus bem Munde kundiger Richter, wie Die Glaubenssestigkeit Buthers, Die Bescheidenheit De= lanchthons, die Selbstüberwindung Fenelons. Diese ift nur eine voreilige und unkundige Erhebung ber Scheintugend, wie die Vergötterung des Herodes Agrippa (Upoftelgesch. XII, 22.), die Lobpreifung der Diana von Ephefus (ebend. XIX, 28.), die Apotheose eines Tiber und Mer o, der Panegyricus auf den heuchlerischen Protector Erom= well. Die falsche Ehre ift bei Weitem haufiger, als die falsche Munge, bleibt aber, wie diese, nur furze Beit im Um= laufe, und schadet dem am Meisten, der sie zuletzt besitzt, ober an den Mann bringen will. Wieder in anderer Beziehung giebt es eine Stufenfolge der Ehre, von dem ehrlichen Namen an, den man Jedem gern zugesteht, bis zur Uchtung, Hochachtung und Berehrung, und von diefer an wieder bis zur Unbetung, welche Gott, bem Beiligen allein gewidmet seyn barf. Dagegen gehort ber

Ruhm, von bem ersten Bungenfchlage ber beweglichen Fama an bis zum lauten Trompetenklange ber staunenden Bolks. bewunderung, niehr außeren, oder doch nur technischen und intellectuellen Borgugen an. In relativer Rucksicht kann man die Ehre in die politische und moralische eintheis len. Jene hangt von der Form der Gefellschaft und des Standes, oder felbst des Bolkes ab, dem man zugehort; es giebt hier eine Nationalehre und Geburtsehre, eine literarische, militarische und Sandwerksehre; in allen diesen Berzweigungen ift die Ghre nicht rein, sondern bezieht fich auf Gewohnheiten und Vorurtheile, und giebt nur Rang und Stellung, aber feine Uchtung. Dagegen ift die moralische Ehre eine gerechte Burdigung des Berbienstes nach dem Urtheile der Beisen aller Geschlechter und Zeiten, die zugleich als Ehre vor Gott (vox populi vox Dei) und dem Gewissen (Soh. V, 30.) betrachtet werden muß. Endlich theilt fich die Ghre noch in die vorüberge= hende und bleibende. Jene gleicht einem Strafenliede, bas nur eine Zeitlang von einzelnen Saufen und Rotten gefungen wird; diese ift ein reiner und erhabener Symnus, ben man mit mahrer Theilnahme und immer gleichem Bohlgefallen vernimmt. Wir handeln hier ausschließend von der mahren, fittlichen Ehre, die fast Niemanden, selbst bem zweideutigen und schlechten Menschen nicht, gleichgultig ift, und deren Berweigerung, ober Berletzung auch der Gebildete in der Regel schmerzlicher empfindet, als es bei einer gang reinen und fleckenlosen Tugend geschehen sollte. Der Stadt= rath von Orlamunde verfagt Buthern mahrend feiner Fehde mit Carlsftadt in einer amtlichen Buschrift die ihm von feinein Churfursten jugemessene Titellehre, und er bricht barüber in einen heftigen Zwist aus, ber fast mit Gewalttha= tigkeiten geendigt hatte. Servet schickt bem Calvin ein von demselben verehrtes Eremplar seiner Dogmatik mit fri= tischen Randglossen zuruck, und der ehrgeitige Reformator ent= brennt darüber zu einem Saffe, ber feinen Gegner zulett den Flammen weiht (Caluini resutatio errorum Serueti S.

695.). Fenelon verweigert Boffnet die Cenfur einer Streit= schrift (l'état des oraisons i. 3. 1697), und der Bischof von Meaux bekampft von nun an Fenelons Maximen der Beili= gen über das innere Leben der Beiligen mit unversöhnlicher Feindschaft. Im Gegentheil ift die Ehre 1) als Bestätigung bes billigenden Urtheils über uns felbst aus dem Munde Underer ein angenehmer und edler Lebenbreit. Man gewinnt durch sie das Recht, mit seinem stillen Boblgefallen an sich hervorzutreten und es durch Worte und Tha= ten zu offenbaren; fie gleicht einem Processe, ben die Gelbft= liebe über das Migtrauen vor unferem eigenen Gerichte durch ein rechtsfraftiges Urtheil gewonnen hat; sie ift ein Zuwachs unserer moralischen Eristenz, den man hoher stellt, als die Erweiterung jedes außeren Gigenthums. Es ift fein Gelehr= ter, fein Seld, fein Furft fo groß, bem Beifall und Ghre aus dem Munde kundiger Richter nicht theuer und erwünscht Dabei schutzt fie 2) den im Guten noch un= fenn sollte. befestigten Menschen vor vielen Fehlern und Ausschweis fungen. Die Furcht vor der Schande, oder doch der Berluft bes guten Rufes halt die Jungfrau, die Gattin, ben Jung= ling, den ehrliebenden Burger und Beamten in den gemeffenen Schranken der Pflicht. Wo daher die offentliche Meinung, wie es in bemoralisirten Stadten und gandern, ober boch unter einzelnen Standen, oft geschieht, ihre sittliche Reinheit und Strenge verliert, ba bricht auch das Lafter und Berbrechen ohne Schen hervor. Schon durch die Erhaltung und Bieberherstellung dieser Reinheit erwirbt sich die Kirche, die als Wer= mittlerin und Pflegerin der Religiositat bas allein mit Sicherheit zu leisten vermag, ein Berdienft um das gemeine Wesen, welches oft verkannt und übersehen wird. Die Ghre ist sogar 3) fur den zum reinen Pflichtgefühle noch nicht herangebildeten Menschen ein fraftiger Untrieb zur neuen Tugend. Wie oft er auch von reiner Sittlichkeit fpricht und Undere nach ihren Gefeten richtet, fo fragt er boch selbst bei ben meisten seiner Handlungen, mas wird mir bafur? Er ist wohl stark genug, die gemeinen Berfu-

chungen ber Buft und bes Gigennutes zu überwinden, aber nur unter der Bedingung, daß ihn die Ehre dafür schadlos halte. Seine Tugend wurde nicht so weit gehen, wenn ihr die Eitelkeit nicht Gesellschaft leistete, und die schon erworbene Ehre muß nun Burgichaft fur die kunftige gewähren. Man nehme dem jungen Runftler, Gelehrten, Rrieger und Staats= manne die Aussicht auf seine nahe Beforderung und Auszeichnung, fo wird er in feinem Berufe bald ermatten, ober boch nicht fraftig genug fenn, sich über die Mittelmäßigkeit zu erheben. Ueberdies fest fie uns auch 4) in den Stand, unfern Wirkungefreis zu erweitern, mit andern weisen und guten Menschen in nabere Berbindung zu treten, heilsame Entwurfe freier und ungehinderter auszufüh= ren, zur rechten Zeit ein Wort mit Rachbruck zu fprechen, Unbekannte zu empfehlen und ihnen nützlich zu werden, und burch unfer Beispiel Undere zu einer abnlichen Bervollkomm= nung zu ermuntern. Man fieht es an wurdigen Geiftlichen und Lehrern überhaupt, wie viel hoher die personliche und fittliche Ehre fteht, als die politische, und welchen Ginfluß sie ihren Ermahnungen und Vorschriften bereitet. Bulest verkennt auch 5) die Schrift den Werth der Ehre nicht, wie aus folgenden Stellen deutlich erhellt: Spruchw. XXII, 1. Sirach XX, 29. Joh. V, 34. Rom. XIII, 7. Phil. IV, 3. Hiernach ist es angemessen und weise, ben fo tief in uns liegenden Trieb nach Ehre burch folgende Regeln zu leiten.

1) Verachte die Ehre nicht stolz, oder leichtsinnig. Denn ob es schon möglich ist, daß man in deinen nach=
sten Umgebungen eine an sich gute und löbliche Hand=
lung falsch und unrichtig beurtheilt, so bleibt es doch
immer bedenklich, die Mehrheit gegen sich zu haben:
und wenn man vollends auch nicht auf die War=
nungen der Unbefangenen und Kundigen achten will, so
wird man dem Vorwurfe des Starrsinnes und Eigen=
willens kaum entgehen. Und sollten auch sie den inneren
sittlichen Werth unserer Handlungen nicht beurtheilen
können, so haben sie doch eine Stimme über den auße=

ren, über die Gesetzlichkeit und den Erfolg der That, und können folglich unserer Befangenheit zu Hulfe kommen, unseren Enthusiasm mäßigen, oder unseren Kleinmuth stärken. Wer die Ehre unbedingt von sich weiset, ist entweder ein vollendeter Weiser und Tugendheld, oder ein Verblendeter und Bösewicht. Wer mögte sich aber zutrauen, allein klug und edel zu seyn!

2) Ueberschätze die Ehre nicht. Die Menschen loben und ehren nur, wie sie es verfteben, und bas fagt bei ber großen Menge nicht viel; ber laute garm ber Anechte und Partheiganger giebt noch keinen Ruhm ber Meisterschaft. Undere loben nur glanzende und ge: rauschvolle Sandlungen; fie bewundern die Stentorftimme eines Meschines und überhoren den fanften Boble laut der Rede des Demosthenes; sie staunen die Gophismen eines Ed an und schütteln den Ropf zu den Syllogismen Melanchthons. Wieder Undere ftim= men in das Lebehoch nur ein, das ein Unbekannter aufbrachte, und eine bedeutende Unzahl erheuchelt nur bie Achtung, um niedrige, oder eigennutige Absichten zu erreichen. Die vorlaute, zudringliche, formliche und in Phrasen gehüllte Chre muß uns daher ein gerechtes Diß: trauen einfloßen und unser Selbstgefühl in Schranken halten, damit der falsche Maasstaab Underer uns zum Nachtheile nicht auch der unfrige werde.

3) Erzwinge, erstürme die Ehre nicht, es sei nun, daß du als Candidat des öffentlichen Beifalles dem Volke ausliegest, oder dein Lob Anderen auf Wucher leihest, oder die öffentlichen Ausruser bestechest, oder dich durch deine Freunde mit Emphase rühmen und preisen lassest. Denn weder der gute, noch bose Wille Anderer leizdet Gewalt; ja sie versagen dir wohl gar die verdiente und schon vorbereitete Achtung, wenn sie Zudringlichkeit und Ueberraschung argwöhnen. Und würden sie dennoch überlistet, so ist doch dieses erschlichene, oder erzoberte Lob von kurzer Dauer und weicht in kurzen Zwiz

schenraumen der Schmach und Vergessenheit. Nichts ist eitler, als der papierne Ruhm, und nichts widerlicher, als die Lobhudelei der Unberusenen, die sich das Necht ansmaßen, Andere ungestraft durch ihren Beifall zu beleizbigen.

- 4) Sehe dir die Ehre nie zum Zwecke, sondern betrachte sie nur als eine mögliche Folge deiner Hand-lung en. So wie du darauf ausgehest, von Undern geehrt zu werden, beginnst du nicht allein etwas Zweisdeutiges und Ungewisses, sondern auch etwas Verkehrtes (Matth. VI, 2.), weil du das Ziel deiner Pslicht und dein höchstes Gut außer dir suchst und folglich das Wesen der Tugend zerstörest. Handelst du hingegen einzig aus Folgsamkeit gegen dein Gewissen, so folgt dir die Ehre von selbst; je weniger er den Ruhm suchte, sagt Sallust vom Cato, desto häusiger siel sie ihm zu (Catilina c. 34.). Die Ehre ist der Schatten der Tugend; nur dann, wenn man die Sonne der Weisheit im Kücken hat, läuft man seinem eignen Schatten nach, weil man im reinen Lichte nicht wandeln mag.
- 5) Fasse dich, wenn dir die verdiente Ehre nicht zu Theil wird. Die wenigsten Menschen ehren gern, weil sie sich selbst nicht achten können; lieber verläumzen sen sie, oder stellen sich gar, als ob sie den Besseren neben sich verachten könnten, um in dieser Aufgeblasenzheit ihres Dünkels einen kleinen Trost über ihre Mitztelmäßigkeit und Schwachheit zu sinden. Die Achtungszwürdigsten und Edelsten werden zuerst verkannt, oder müssen doch, wie Paulus (2. Kor. VI, 8.), durch gute und bose Gerüchte gehen. Der beharrlichen Tugend bleibt zulest dennoch der Sieg, und die wiederkehrende Gerechtigkeit vergilt dann den unverdienten Kaltsinn mit wahrer und bleibender Achtung.

Zollikofer über den Werth der Ehre, in s. Predd. über die Würde des Menschen Th. I. S. 147 f. Von dem Einflusse, den eine weise Chrliebe auf unsere Tugend hat, in

m. Neligionsvorträgen im Geiste Jesu. Göttingen 1806. B. II. S. 337 ff. Thilo über den Ruhm. Halle 1803.

§. 137.

Von dem Chrgeiße.

Die Chrliche wird Chrgeit, oder Leidenschaft für die Ehre, wenn man das Urtheil der Menschen höher stellt, als den Ausspruch Gottes über unseren sittlichen Werth; und wenn jene Leidenschaft eine besondere Richtung zur Chre des Staates und ihren Abzeichnungen gewinnt, so wird sie Rangsucht, die man einen halben, oder pedantischen Chrgeit nen= nen könnte. Diese an sich edle Reigung wird doch höchst gefährlich und ist in jedem Kalle unsitt= lich, weil sie die Ehre vergottert, das Bewußtsehn beschränft, das Gefühl aller anderen Pflichten ver= schlingt, unfägliches Unbeil stiftet und dem Chrgeiti= gen selbst unendlichen Schmerz bereitet. Ernfte Betrach= tung über das traurige Schickfal aller Chrgeißigen, über den nachtheiligen Ginfluß diefer Leidenschaft auf die Bildung der Jugend, und über die Täuschungen des Ruh= mes und Nachruhmes im Leben und im Tode sind daher jedem zu empfehlen, der diefer Begierde mach= tig werden und fie in Schranfen halten will.

Ehrgeitz, oder Ehrsucht ist die herrschende Besgierde nach menschlicher Ehre als dem höchsten Zwecke unserer Handlungen; ein Gebrechen der Seele, welches nur dadurch möglich wird, daß die wohlgefällige Unschauung des äußeren Beifalls Underer das klare Selbstbewußtseyn verschlingt, die Stimme in unserem Gewissen und seinen Ausspruch über den inneren Werth unserer Handlungen unterdrüft, und nun die Leidenschaft für den Beifall Underer in ihrer ganzen Stärke hervorruft. Der Ehrgeiß

beginnt mit einer großen Empfanglichkeit und Reigbarkeit für die Ehre, welche leicht beleidigt und verwundet werden fann; das ift bes paffive Chrgeit der Frauen, die, wenn nicht eine andere Leidenschaft in das Spiel kommt, sich oft begnugen, auf dieser Stufe steben zu bleiben und die Berstimmung ihrer Laune nur in ihren nachsten Umgebungen laut werden zu laffen. Gewinnt aber diefe Leidenschaft ben hoheren Grad von Starke, fo wird ber Ehrgeit defenfiv, ober die Beleidigung Underer abwehrend; das ift die Umbition der jungen Leute und ber Sochschüter, Die, wenn man ihre Thorheiten feltfam, oder fonderbar findet, schon in Flam: men gerathen und zu den Waffen greifen. Bald wird der Chrgeit aufftrebend und über die Pflichten ber Liebe und Treue hinwegschreitend; bas ift der Chrgeit der jungen Manner, die sich um ein Umt und eine Auszeichnung bewerben, einem Aelteren und Burdigeren sich vordrängen und nun schon auf krummen Wegen, oder durch den Berrath eines Jugendfreundes ihr Ziel zu erreichen fuchen. Dun bedarf es nur noch eines Schrittes, und der Chrgeit wird offen= fiv, alle Schranken bes Rechtes und der Gefete durchbrechend; bas ift ber Chrgeit bes reifern Alters, dem nichts mehr ehrwurdig und beilig ift, was den Flug feiner fuhnen Bunfche aufhalten, oder hemmen konnte. Man kann hier= aus schon abnehmen, wie fich ber Chrgeit von ber Chr: liebe unterscheidet. Jenen erkennt man bald an ber Beftigkeit der Begierde; wahrend der Chrliebende die Ach: tung Underer ruhig erwartet, sehnt sich der Ehrgeitige nach fremdem Beifall mit ungestumem Verlangen und ift unverfohnlich, wenn seine Erwartung getäuscht wird. Dabei geben auch beide von gang verschiedenen Grundfagen aus: der Chrliebende betrachtet den Ausdruck fremder Achtung als eine zwar wunschenswerthe, jedoch nur zufällige Folge feiner Handlungen, mahrend er bei dem Chrgeitigen einziger und bochfter 3meck feines Birkens und Strebens ift. Noch ficht= barer tritt dieser Unterschied bei der Bahl der Mittel her= vor; benn ber Ehrliebende wahlt nur ben Weg der Tugend

und des Verdienstes, wahrend bem Ehrgeitigen auch der Uugendienst, die Schmeichelei, Bestechung und Niederträchtigkeit für seine Absicht willkommen ift. Es sind daher überdies bie Folgen biefer gedoppelten Sandlungsweise gang ungleich; denn der Chrliebende gewinnt zuletzt den dauernden Beifall aller Beifen und Edlen, mahrend dem Chraeitigen nur die mandelbare Gunft sogenannter Gonner und Freunde, oder die tauschende Huldigung der Menge und seiner un= murdigen Creaturen zu Theil wird. Gine Spielart bes Chrgeites ift der Titelgeit, oder die Rangfucht, die eine Leidenschaft fur die Staatsehre und ihre schein= . baren Vorzuge in der Gefellschaft bezeichnet. Daß man in bem gemeinen Befen, wo fich, wie überall, nichts voll= kommen gleich ift, seine Stelle im Berhaltniffe zu seiner burgerlichen Burde suche, fordert die Ordnungsliebe und Gerechtigkeit. Uber mit ber fittlichen Dronung der Dinge, Die doch jeder anderen zum Borbilde dienen foll, tritt bier oft die Willführ ber Regierungen und Regierten in den auffallendeften Wider= fpruch. Jene; benn sie schaffen, bem falfchen Chrgeite gur Nahrung, oft nur Titel, ober Scheinwurden, burch welche die mahre Ehre getodtet, der knechtische Sinn gewekt und die Citelfeit über das Berdienst erhoben, oder ihm doch gleich gestellt wird (Carnot mémoire addressé au roi. Bruxelles 1814. eine kleine, trefliche Schrift). Auch bestimmt ber Staat die Ordnung feiner Burden oft nur gu= fällig nach bloger Gunft und Laune; wie wenn dem Leib= kuticher, oder Kammerdiener eine hohere Uchtung zuge= fprochen wird, als dem angesehenen Beamten und Krieger. Die meisten Miggriffe aber lagt sich die vertheilende Gerech= tigkeit bei ber Berleihung offentlicher Burden an Un= fahige und Unverdiente zu Schulden kommen; wie wenn Napoleon einen Opernfanger mit dem Orden ber eifernen Rrone schmudt, mas seine Umgebungen laut fur eine Profanation erklarten, obschon der unbeugsame Berrscher zur Ertheilung ahnlicher Auszeichnungen fehr bereit war (Las Cases mémorial de St. Hélène. Londr. 1824. t. III, p. 246.).

Sehr richtig hatte er auf seiner hohen Stellung bemerkt, daß der Chraeit ber erften Claffen immer etwas Grogartiges, ber Chrgeit der folgenden und niedrigen aber etwas Rlein= liches und Engherziges habe (les ambitieux secondaires ont toujours des idées mesquines). Das ist die Optik der Umbition, beren Strahlen fich anders in dem Muge eines Staatsministers und bes Borftandes einer Innung brechen. Diesen Schein fur bas Interesse bes gemeinen Besens in Unspruch zu nehmen, mag von dem Standpunkte der Rlug: beit aus wohl gerathen senn; aber weiser ift es boch, auch in der Austheilung von bloßen Ehrenzeichen gerecht zu fenn, und das politische Interesse der Lohngierigen in ein morali= sches zu verwandeln, welches sich der Berufspflicht freiwillig, auch ohne Titel und Orden, zuwendet. Geschieht das nicht, fo neigt sich der Wille des Chrgeitigen gur Rangfucht, welche darinnen besteht, daß man glaubt, 1) Ehre und Schande hange allein von den Diplomen der Cabinete und Behorden ab und diefer Unficht gemäß, einen Titel, ober ein Ordensband hoher stellt, als den Ausspruch der Beisen, oder den Richterspruch des eigenen Gewissens; 2) bag man alle Rrafte und Mittel aufbietet, diefer Pa= tentehre mächtig zu werden und ihr unbedenklich jede Pflicht und Zugend jum Opfer bringt; 3) bag man forbert. ber Vorzug dieser öffentlichen Stellung muffe auch in allen übrigen Berhaltniffen bes Privatlebens anerkannt werden und deswegen streng" auf dem Rechte des Borfibes und eitler Formlichkeiten besteht. Man kann bem Chraeite im Allgemeinen einen gewiffen Udel bes Triebes nicht ffreitig machen, weil er ben brutalen Reigungen Abbruch thut und die blinde Selbstsucht dem Urtheile Underer zu untermerfen icheint. Diese Unterwerfung aber ift nicht aufrichtig, fondern nur icheinbar; der Ehrgeitige hat die Absicht gar nicht, die Billigung ber Weisen durch seine Sandlungen zu verdienen; er will nur das Urtheil derer erschleichen, Die zu feiner Erhebung etwas beitragen konnen; es ift ihm auch nicht um ihre mahre Achtung, sondern nur um ihren Bei-

stand und den außeren Schein der Auszeichnung zu thun; fein ganges Streben ift Beuchelei und Betrug, welcher viel= feitig, beharrlich und mit großer Kraft des Willens fortge= fest wird. Dadurch wird aber ber Ehrgeit gefahrlich, weil er sich nicht begnügt, zu heucheln, sondern auch den Preis ber Seuchelei gewaltthatig erzwingen will, und sich daher unbedenklich jedes Unrecht erlaubt, um den Ausbruck, oder boch bas Beichen ber offentlichen Achtung zu erbeuten. Das Leben des Kaisers Napoleon hat dieses dunkle Ideal in sei= nem gangen Zwielichte zur Erscheinung gebracht; bei seinem festen, gewaltthatigen Willen kannte er weder die Rechte Un= berer, noch die Uchtung für das Leben seiner Mitmenschen; das Senn und Wohlsenn von Taufenden war ihm nur ein Mittel zur Begrundung feiner Macht und feines Ruhmes; keine Gleichheit der Gewalt, sprach er an der Wiege seines ersten Consulats zu Sienes, und sollte ich im Blute wa= ten bis an die Kniee. Aber dieser Ruhm mar felbst ein Phantom, über das er zuerst Undere mit der Berschloffenheit eines Tiberius, und dann unter der Larve des Themistokles sich selbst täuschte. Zuerst erschraf er vor dem, was er thun wollte, und nachdem es geschehen war, hullte er seine Be= waltthaten in die menschenfreundlichen Plane eines Titus ein, um sich in feiner Ginfamkeit wenigstens bes Mitgefühls feiner Beitgenoffen zu versichern, nachdem er ihre mahre Uch= tung verfehlt hatte. Mus diefer inneren Geftaltung des Chr= geißes lagt fich nun auch feine Unfittlich feit leicht nach= weisen, wenn man bemerkt, daß er

1) die außere Ehre vergöttert, wie die Habsucht den Neichthum, oder die Geschlechtsbegierde die Wollust. Der Gedanke, gelobt, gepriesen, geseiert, von Welt und Nachwelt gerühmt zu werden, hat so viel Bezauberndes für den Ehrgeitigen, daß er ihm alle andern Neigungen unterordnet und ihm das Leben selbst zu opfern bereit ist. So verläugnen Alexander, der ältere Scipio und Pompejus in der Blüthe ihrer Jahre alle Frauen-liebe, um den Durst nach Nuhm zu stillen, und Agrip-

pina, Nero's Mutter, verrath das Geheimnis ihres Herzens durch die Worte: todten mag er mich, wenn er nur Kaiser wird (occidat, modo imperet). Und dene noch ist diese Ehre nur ein Gohe; sie ruht auf keiner Wahrheit, keiner Weisheit, keinem gottlichen Ausspruche des Gewissens, sondern auf dem eitlen Beisalle betrogener und wieder betrügender Menschen; sie glanzt wie eine Luftgestalt und zerrinnt wie sie; tief in ihrem Inneren trägt sie den Fluch der Sünde, den der Eitelkeit und Täuschung. Der Ehrgeit beschränkt auch

- 2) das Bewußtseyn, und raubt dem, der ihn nahrt, feine innere Freiheit. Alle übrigen Leidenschaften haben boch noch gewisse Zwischenraume, wo sie bem Geiste und Herzen Rube gestatten. Der Chrgeit allein glubt, wie eine verborgene Flamme, unaufhorlich in dem Inneren fort; er weicht keiner Arbeit, keiner Berftreuung, feinem Bergnügen; ihn ergobt feine Familienfreude, fein reihender Unblick der Natur; er geht vor dem herrlich= sten Bluthenhaine vorüber und traumt nur von Palaften und Prunkfalen. Er gonnt dem Schlummernben feine Rube und bem Alter keine Erholung; immer tiefer und tiefer grabt er fich, wie ein wirbelnder Strom, in das verwundete Berg; wie Trions Rad dreht er sich un= aufhörlich in seinem Wahne zur eigenen Pein, und feine Gedanken laufen um, wie die Nabe (Gir. XXXIII, 5.). Bald verschlingt nun der Taumel des Ehrgeites
- 3) das Gefühl jeder anderen Pflicht und verleitet dann zu großen Lastern und Verbrechen. Um es Unseren zuvor zu thun, und seine Bahn ohne Aushalt zu verfolgen, entbindet sich der Ehrgeitzige von jeder Regel und jedem Gesetz; die Leitung der Pslicht ist ihm unsvereindar mit seinen Entwürsen; der Gedanke an Gott, Ewigkeit und Verzeltung hat sur ihn keine Bedeutung mehr; was er will, das dünkt ihm auch erlaubt zu seyn, und es handelt sich nur um die kluge Verschleierung des Verbrechens. Die Geschichte Absaloms, Abimelechs,

Uthalia's, das Leben des Romulus, Alexander, Catilina und ungabliger Bermandten ihres Geiftes, bietet Beifpiele jum Entsetzen bar. Rein Bunder, daß der Ehrgeits auch

4) unfägliches Unheil fliftet. In ben Schulen erzeugt er jenes gespannte Paradetalent, welches sofort erschlaffet, wenn die Pramie zogert und der Treiber schlummert. In den Familien zehrt er den inneren Wohlstand und Frieden auf und weckt die Soffart, ben Saß und die Zwietracht. Im gefelligen Leben ent= flammt er die Rampflust und den Partheigeist, und auf dem Throne wird er die Geißel der Unterthanen und die Verzweifelung der Volker. Der Chrgeitige felbst wird zuleizt haufig ein Opfer feiner Leidenschaft; im Glucke ist er unerfattlich und fordert immer neuen Beib: rauch, und im Unglucke findet er nirgends Troft und Rube. Der ftolze Louvois ftirbt vor Gram über ben Berluft der Gunst feines Monarchen, und Suwarow, ber langiahrige Sieger, verzweifelt nach einer einzigen Miederlage.

5) Die Rangsucht ift endlich unverkennbar ber Beweis einer fleinen und niedrigen Denkart. Die Titelehre bringt nur Reverenzen, aber keine mahre Uchtung; je weiter die sittliche Bildung fortschreitet, desto sichtbarer erscheint das Titelwesen als eine Taschenspielerkunft der Politik, welches hoheren Unsichten des geselligen Lebens weichen wird und muß; in jedem Falle aber hat der Rang, wie die Uniform, nur eine Bedeutung in der Stellung des Umtes und Dienstes, die im Privatleben verschwindet und von der versönlichen Uchtung verbrangt wird. Rang und Titel, gefteht felbst Friedrich ber Große, find nur Auszeichnungen ber Thoren; ber Beife bedarf keines anderen Titels, als feines Mamens. - Man vergleiche hiezu noch bie Stellen Pred. Sal. I, 5 f. Matth. XXIII, 5 f. Luk. XIV, 7-11. Gal. V, 26. 1. Theff. II, 6.

So einleuchtend und entscheidend übrigens diese Gründe sind, so ist es dennoch rathsam, sie mit den nothigen Verzwahrungsmitteln gegen ein Laster zu verbinden, welches sich der seurigsten und thätigsten Gemüther so leicht bemächtigt. Folgende Betrachtungen und Vorschriften werden sich hier besonders heilsam bewähren.

- 1) Lerne die Begierde nach Ehre und Ruhm als einen vorübergehenden Reitz zur Tugend betrachten, welcher das für die Jugend ist, was die Spiele für die Kindheit sind. Unvollkommene Menschen, sagt Cicero (de sin. V, 24.), wenn sie vorzügliche Naturanlagen haben, lassen sich oft von der Ehre begeistern, die eine große Uehnlichkeit mit der Tugend hat; aber wenn sie eine gewisse Hehnlichkeit mit der Tugend hat; aber wenn sie eine gewisse Hohlichkeit mit der Psildung erreicht haben, erkennen sie das Trügerische dieses Neitzes und halten sich an die treue Leitung der Pslicht und des Gewissens. Wer zuerst auf Andere sieht und dann erst auf seine Pslicht, der wird ohne Zeugen bald ein Verbrecher; wer aber die wahre Ehre in dem Zeugnisse Gottes und seiznem Bewußtseyn sucht, der wird auch in der Einsamzkeit vollbringen, was ihm obliegt.
- 2) Denke im Stillen oft über die Lästigkeit, Wandels barkeit und Nichtigkeit der äußeren Ehre nach. Geswiß ist sie lästig (2. Kor. XI, 28.); ein großer deutsscher Feldherr, der sich sonst gern der Volksthümlichkeit ergab, hat das in England und Deutschland auf eine Weise erfahren, die seinen Unwillen reitzte und ihm oft bittere Klagen auspreßte (Blüchers Leben von Varnshagen von Ense. Berlin 1826.). Die Ehre ist aber auch wandelbar; denn ist sie unverdient, so rächt man sich gern dasur, daß man sie verschwendet hat; ist sie verdient, so ermüdet man leicht in seinen Huldigungen und wendet sie lieber thrasonischen Schwäßern, oder Parasiten zu. In jedem Falle ist der Ruhm eitel (Pred. I, 5.); ich bin seiner müde, schreibt Erasmus an den Melanchthon, wenn er überhaupt etwas ist. Gloriae jam

olim sum satur, si quid omnino est gloria. Epist. 1. XIX., cap. 3.). Das stille Leben in der Verborgensheit, über das wir eine sehr lehrreiche kleine Schrift von Plutarch (láde biwoas 1. de occulte vivendo) haben, ist besonders geeignet, diesem Gedanken Klarheit und Eindruck zu verschaffen.

3) Verhehle dir felbst die, wenn schon heilfamen, boch un= zweifelhaften Taufdungen bes Nachruhmes nicht. Gewohnlich ift diese Tauschung, wie uns Geschichte und Erfahrung lehren. Epifur verordnete in feinem Ze= stamente, daß man auch nach seinem Tode ben Tag feiner Geburt feierlich begehen follte und weidete fich an Diesem funftigen Seste (Diogen. Laert. 1. X, §. 10.). Cicero faat von einem edlen Manne feines Bolfes, er habe so auf die Nachwelt hinausgeblickt, als ob er erst nach seinem Tode anfangen wurde, zu leben (de senect. c. 23.). Diese Erwartung ift auch heilfam; benn viele Rrieger wurden nicht tapfer in der Gefahr fenn, viele Patrioten sich nicht zu schweren Opfern fur bas Bater= land versteben, viele Beguterte sich nicht zu frommen Stiftungen entschließen, wenn sie ber Reit bes Nachruhmes nicht begeisterte. Sat man doch aus der herr= schenden Liebe zu ihm einen Beweis fur die Unsterblich= feit der Seele abzuleiten versucht und so die Fortdauer bes Namens mit ber perfonlichen verwechselt. Uber fo gewiß es eine Illusion ist, wenn sich Jemand furchtet, nach seinem Ableben zergliedert zu werden, eben so ge= wiß ist es eine Selbstaufdung, sich als gegenwartigen Beugen seines Nachruhmes zu denken (Antoninus de se ipso VI, 14.). Es wurde ja dann doppelt schmerz= lich feyn, wenn man, wie es zu erwarten fteht, balo ver= geffen, oder nach seinem Tobe noch verachtet und geschmaht wurde. Die Natur leitet uns nur folang durch ben Schein zur Tugend, bis wir ihr mahres Wefen er= faffen. Wir verlieren burch biefen Gedanken nur einen falfchen Troft, um besto leichter die Blendwerke des Chrgeiges zu zerstreuen, die durch ihre Gefahren die schein= bare Ruhe einer eitlen Hofnung bei Weitem aufwiegen.

- 4) Pflege fleißig durch das Undenken an Gott die wahre Chrliebe, in der uns der Erlofer ein fo gro-Bes Muster geworden ift. Much er war empfindlich ge= gen unverdiente Rrankungen (Joh. VIII, 54 f.) und verrieth ein zartes Gefühl für auszeichnendes Wohlwollen (Matth. XXVI, 10.); aber er wieß auch jedes falsche und verratherische Lob von sich (Mark. X, 18. Joh. V, 41.), achtete wenig auf das Urtheil der Menge (Joh. XII, 13.) und erwartete feine Verklarung von Gott und ber vergeltenden Zukunft (Joh. XVII, 5.). Darum suche auch du unter ben unruhigen Bewegungen beines Bergens bleibende Rube nur bei Gott, der dich kennt, bir zeigt, was recht und gut ift, dich einst richtet und schon jest ein Zeugniß in beinem Bergen ablegt, welches belohnender ift, als jedes Urtheil der Menschen (1. 3oh. V, 9.). Besonders wirksam ist endlich
- 5) der Blick auf das nahe Grab und auf das Einzige (Luk. X, 42.), was wir aus diesem Leben in das künfztige hinübernehmen werden. Als ich noch König war, sprach Ludwig XIV. auf seinem Todtenbette, den Prunkfalscher Majestät an sich selbst verdammend: und der sterbende Bossuet empfand es sehr übel, als man ihn an seinen Nuhm als Redner und Schriftsteller erinnerte. Wo Ehrzgeit ist, da ist auch salsche Größe; jede falsche Größe aber muß erst abgelegt und ausgezogen werden, ehe man scheidet. Streben wir hingegen nach dem Einzigen, was uns noch im Tode noth ist; so wird die Seele frei und die Fesseln des Ehrgeites liegen zerbrochen zu unseren Füßen.

Charron de la sagesse (deutsch von Willemer) I, 56. III, 40. Unter den Predd. von Bourdaloue ist die sur l'ambition eine der vorzüglichsten. Von der Rangs sucht, in m. Predd. zur Beförderung eines moralischen Christenthumes. Bd. I, 6. Pred. Reinhard, über das

Schicksal, bald vergessen zu werden, in s. Predd. für das I. 1802. Bb. II, S. 500. Von dem traurigen Loose der Vergessen heit, das uns bevorsteht, in m. Religionsvorträgen im Geiste Jesu, Göttingen 1804. Bd. I, S. 87 f.

#### §. 139.

# Der Werth bes Eurus.

Nicht minder wichtig für unsere Selbstbeglückung ist der Luxus, oder der Auswand für den seineren Lebensgenuß, der über die eigentlichen Bedürsnisse hin= ausgeht. Wie schon die Bildung und Sintheilung des Begriffes Schwierigseiten hat; so ösnet auch die Frage von seiner moralischen Zulässigseit der Dialektit ein weites Feld, weil Gründe und Gegengründe ein scheinbar gleiches Gewicht haben. So viel lenchtet indessen bald ein, daß ihn weder Vernunft noch Christenthum verdammt und daß er in unseren Zeiten nicht einmal aus den Hütten des Volkes mehr zu verbannen ist.

lleber den Begrif des Luxus (τρυφή Luk. VII, 25. σπατάλη Sir. XXVII, 13. σπαταλάν, luxuriari, 1. Tim. V, 6.) ist die Politik, die Staatsökonomie und Moral lang im Streite gewesen, weil es schwer ist, zu sagen, wo er ansfångt und wo er aufhört. Es läßt sich indessen nicht läugenen, daß er 1) in einem gewissen Aufwande, oder einer Profusion von Mitteln besteht, die man nur im Schooße des Wohlstandes sindet, entweder bei der Tasel, Bedienung, Kleidung, oder in dem Bereiche der Unschauung und äußeren Bildung. In der Hütte des Armen, in einem Gotteszhause der Quåker, bei dem Mahle des Tagelöhners, der sein Mittagsbrot in die nahe Quelle taucht, verschwinden alle Spuren des Luxus, weil es an allen Mitteln des Ausele des Dazwandes sehlt, mehr zu thun, als die ersten Zwecke des Dazwandes sehlt, mehr zu thun, als die ersten Zwecke des Daz

senns fordern. Dieser Auswand beabsichtigt 2) einen feis neren und gewählten, ober ausgesuchten Lebensge= nuß, der mit der erhohten Unnehmlichkeit beginnt und mit ber raffinirtesten Schwelgerei endigt. Es giebt einen Lurus bes Gaumens bei ber Bereitung von Speifen und Getranken; bes Geruches bei bem Gebrauche von Effenzen und Pots= pourris, des Gehores bei Concerten, des Anges bei der Rlei= bung, bem Pute, ber Empfindung bei weichen Gewändern (Matth. XI, 8.) und Lagern, der Phantasie bei Runstwerken, des Gefühles in fentimentalen Cirkeln, des fünftlichen Sinnes bei dem Gebrauche des Tabaks und Opinms. Ueberall ift ber Zweck des Lurus Genuß des Lebens, und zwar ein zu= sammengesetzter und gemahlter, ber sich über die erften und einfachen Empfindungen erhebt und nur durch funstliche Borrichtung und Zubereitung erzeugt werden kann. Gin mefentliches Merkmal bes Luxus ift nemlich barinnen zu fuchen, daß er 3) über die eigentlichen und ftrengen Bedurf= niffe der Natur und Bernunft binausgeht. Gehr rich= tig sagt Boltaire: tout ce qui est au delà du nécessaire est luxe (Diction. philosoph. unter luxe). Weder der Naturmensch kennt den Lurus, noch der Philosoph, als folder, weil ber Begrif bes Wortes zwi= schen Muß und Soll liegt. Es giebt keinen Lurus ber Natur überhaupt, feinen Lurus ber Wahrheit und Tugend; wohl aber einen Luxus bes Berftandes und bes inneren Sinnes, wenn man die Mittel der Cultur anhäuft und dem inneren Selbgenuffe durch funftliche Gefühle zu Bulfe fommt. Der Begrif des Lurus ift übrigens relativ, wie ber des Bedurfnisses felbst, weil das, mas dem gesunden, oder Naturmenschen entbehrlich ift, bei hoherer Bildung, burch Gewohnheit, oder im Buftande der Krankheit unent= behrlich wird. Der Genuß der Traube ift noch kein Lurus, wohl aber der Gebrauch des Weines; nur Gewohnheit, oder Rrankheit machen ihn zum Bedurfniffe. Leinwand ift Lurus für ben Sottentoten und Bedurfniß für ben Europäer; eine große Garderobe ift Burus fur ben Landmann und Bedurfniß fur ben Hofmarschall; eine reiche Bibliothek Burus fur den Schüler und Bedurfniß fur den Gelehrten. Rlima, Stand, Berhaltniß, Erziehung und Bildung muffen hier ent= scheiden. Rant (Unthropologie S. 200) theilt ben Lurus ein in den der Ueppigkeit, oder den entbehrlichen Huf= wand mit Geschmack, welcher arm macht, wie Balle und Schauspiele; und in ben Lurus ber Schwelgerei, ober ben Aufwand ohne Geschmack, welcher frank macht, wie ein Lord= majorschmauß ber Londoner City. Minder witig, aber logisch richtiger wurde man von einem Lurus der Sinne und bes Gemuthes, oder boch von einem erlaubten und unerlaubten Lurus sprechen. Un dem Lurus der Sinne läßt sich nicht zweiseln. Das Auge allein ist schon uner= fattlich, weil man fur feine kunftlichen Bedurfnisse nicht allein die ganze Natur ausbeutet, sondern auch unerschöpflich in feiner Taufchung ift; wir haben falfche Cachemire, falfche Perlen, falsche Spigen, falsche Haare, Bahne, Ubern, falsche Urme, sogar falsche Quadersteine (Mémoires de Mad. de Genlis, t. VII, p. 375.). Es giebt aber auch einen Lurus bes Bemuthes und feiner Rrafte, mit Ausnahme ber Ber= nunft, die den Charakter der Nothwendigkeit nicht verläug= nen darf. So ist die Mnemonik der Neueren ein Luxus des Gedachtniffes, der Gebrauch des Opiums ein Lurus der Phantafie, die ungemeffene Lecture von Journalen und Beitungen ein Lurus des Berftandes und der Aufklarung; felbst die Andacht und der Cultus hat feinen Luxus, wenn die Chore, Gefange und Ruhrungen des weichen Bergens bas Maas der Zwedmaßigkeit überschreiten. Ginleuchtender wurde die zweite Eintheilung dieses Begriffes in den erlaubten und unerlaubten Lurus fenn, wenn man nicht ben Ginspruch der Rigoristen furchten mußte, die ihn unbedingt verwerfen und fur unsittlich erklaren. Das führt uns auf bie Beurtheilung bes Lurus überhaupt und auf feine moralische Bulassigkeit, die man bezweifelt hat, weil er

1) mit der sittlichen Bestimmung des Menschen streite. Wir bedürfen nur wenig, sagt man, unser Le-

ben zu erhalten, und sollen uns mit dem begnügen, was uns die Natur darbietet. Wozu kann es nützen, Bedürfnisse zu schaffen, die uns nicht glücklicher machen, wenn wir sie befriedigen, wohl aber uns manchen Harm bereiten, wenn wir sie nicht zu stillen vermögen! Nicht minder soll er

- 2) ben Menschen entnerven und in die Sinnlichkeit versenken. Er überreiht die Empsindung, überspannt das Gefühl, erschöpft den Organism und läßt seine Diezner nicht zum deutlichen Bewußtseyn ihrer selbst komzmen. Wo der Lurus herrscht, da kommen auch die hözheren Wissenschaften in Verfall, da wird der Charakter zerrüttet, da verliert der Wille seine Stärke, das Herzseinen Heroism und zerschmilzt in dem Schooße einer schmählichen Ueppigkeit. Ueberdies beschuldigt man ihn, daß er
- 3) den hauslichen Wohlstand verzehre und zur bitteren Urmuth führe. Während unter ben hoheren Standen nun in der Regel weniger Aufwand und Prachtliebe herrscht, als bei den Kaufleuten und Wechs= lern, erschöpfen sich die minder Bemittelten unter ihnen in einer ungemeffenen Ueppigkeit, und fturgen ihre Glaubiger und sich selbst in das tiefste Glend, noch ebe fie einen sicheren Grund zu ihrem Wohlstande gelegt haben. Der Mittelstand der Gelehrten und Runftler ift bei einem oft bedeutenden Ginkommen nur darum durf: tig und verschuldet, weil er feinen Burus haufig nach ber Gitelkeit seines Ehrgeites bemißt. Namentlich wird biefer eine Quelle des Berberbens fur bie bienende Classe, bie fich burch Beichlichkeit und Rleiderprunk zu Grunde richtet. Deffentliches Ulmofen und beimliche Schwelge. rei wurden zur Schmach unserer Urmenpflege nicht fo oft Sand in Sand geben, wenn wir die funstlichen Beburfniffe zu beherrichen wußten, die bas Grab unferes Erwerbes und Eigenthumes find. Endlich foll ber Lurus

4) auch verderblich für die Tugend und Sittlichkeit ganzer Volker werden. Solang die Spartaner, Rosmer und Deutschen frugal und mäßig waren, zeichneten sie sich auch durch Tapferkeit und Einsachheit der Sitzten aus; wie aber dort asiatischer und ägyptischer, hier italienischer und gallischer Lurus einbrach, wurden die edelsten Völker der alten Welt feig, sklavischgesinnt, wolzlüstig, treulos und verriethen ihr eigenes Vaterland. Noch jeht stehen in großen Städten Lurus und öffentliches Sittenverderben in unverkennbarer Wechselwirkung; Unschuld und Redlichkeit ist aus den Palästen entslohen und hat nur noch in den Hütten eine sichere Wohnung gefunden.

Diese Einwendungen verlieren indessen einen großen Theil ihres Gewichtes, wenn man bemerkt, daß

- 1) die Bibel zwar, wie die Vernunft, die Ueppigkeit verwirft, aber ben Lurus nicht. Sie mußte ja sonft auch den Gebrauch des Weines, animalische Kost, auszeich= nende Rleidung, Roffe und Wagen verboten haben, mas bekanntlich nirgends in ihr geschehen ift. Im Gegentheile ist der levitische Cultus prachtig; der Tempel zu Jeru= falem war ein Bunderwerk ber alten Belt; Jefus nimmt Theil an kostlichen Gastmablern, lagt die Soch= zeitsgafte zu Cana mit wohlschmeckendem Weine bewirthen, verschmaht ben Gebrauch ber Salbe von koftlichem Nardenole nicht und wird noch im Grabe mit Gewurzen umwunden (Joh. II, 1 ff. XII, 1-8. XIX, 23. Matth. XXVII, 59.) Gang bestimmt lehrt endlich Paulus, es sei Alles gut und nichts verwerflich, was mit Dank gegen Gott genoffen werbe (1. Dim. IV, 4. 1. Ror. XI, 21.).
  - 2) Der Luxus macht die Menschen weder arm, noch weichlich, noch träg und wollustig, sondern der Mißbrauch desselben. Die Römer unter Casar waren mit allen Bedürfnissen des Luxus vertraut und besiegten dennoch den halben Erdkreis; eben so die Franzosen unter Lud-

wig dem vierzehnten und Napoleon. Ein an sich durfztiges Land kann zwar durch den Luxus verarmen, ein fruchtbares und gesegnetes Reich aber wird durch ihn erst wahrhaft reich und blühend. Völker ohne Luxus sind gemeiniglich Barbaren, wie die Grönländer, die Kamschadalen, die Pescherähs.

- 3) Im Gegentheile ist der Eurus ein wirksames Mittel, die Cultur und gesellige Verbindung der Mensschen zu besichen zu besichen zu besichen zu besichäftigen und durch die Veredelung des Geschmackes und Sinnes für die Schönheit die intellectuelle und sittliche Vildung vorzubereiten. Die Spartaner kannten keinen Lurus, aber sie hatten auch keinen Upelles, keinen Phistias, keinen Sophokles und Demosthenes. Könnte man der nun durch gemeinschaftliche Bedürfnisse vereinigten Welt den Lurus nehmen, so würde man ein Band zerreißen, das ganze Welttheile umschlingt. Man kann daher sogar behaupten, daß
- 4) der Eurus der gebildeten Welt unentbehrlich ist. Er beglückt die Menschen, erheitert das Gemüth, gestaltet, verseinert, veredelt die rohen Erzeugnisse der Natur, und macht durch einen weisen und vernünstigen Gebrauch eine große Zahl von Tugenden möglich, inz dem er zur Entbehrung, Einschränkung, Auswahl, Mästigkeit und zum freundlichen Wohlwollen gegen Andere Veranlassung giebt.

Braun de vestitu sacerdotum Hebraeorum. Amstelod. 1701. S. 264. über den χιτων ἄξόμαρος Sesu (Joh. XIX, 23.), der aber nach einer bekannten Stelle des Chrysostormus nur ein gewöhnliches Kleid der Galiläer war. Botztigers Sabina, oder Morgenscenen an dem Puttische einer Römerin. Leipzig 1803. S. 141 ff. Porschke's Einleitung in die Moral, S. 438 ff.

#### §. 139.

Sittlicher Gebrauch des Lurus. Bon ber Schminke.

Soll indessen der Luxus der Tugend des Einstelnen nicht gefährlich werden, so kommt Alles darauf an, daß er seine organischen Kräfte nicht schwäche, die Rechte Anderer nicht verletze, der Freiheit und Unabhängigkeit der Person nicht Eintrag thue, nicht zur Prunkliebe und Unmäßigkeit verführe, sondern immer durch einen frohen und dankbaren Aufblick zu Gott geheiligt werde. Ein casuistisches Wort über den Gebrauch der Schminke wird hier besonders an seinem Orte sehn.

Dem angebeuteten Mißbrauche des Lurus, der fast un= ter allen Ständen herrschend geworden ist, kann nur vorge= beugt werden, wenn jeder Einzelne

- 1) den Lurus meidet, der seine Gesundheit schwächt und sein Leben verkürzt. Hieher gehört der frühzeitige und häusige Gebrauch des Weines überhaupt; der unbemessene Gebrauch ausländischer und starker Weine; der wiederholte Genuß aromatischer und narkotischer Getränke, gewürzter Speisen, zu vieler Speisen, wiederholter Mahlzeiten. Einmal des Tages essen, sagte Geiler von Kaisersberg, ist göttlich, zweimal essen menschlich, dreimal essen teuslisch. Billig sollte hier Zezder von dem Grundsatze ausgehen, sich aller die Sinne besonders anschmeichelnden und der potenzirten Lebenszreitze in den Jahren der Jugend zu enthalten und von den höheren Erregungsmitteln des Luxus erst in reiseren Jahren Gebrauch zu machen. Eben so ist
- 2) jeder Eurus zu vermeiden, der zur Ungerechtigkeit gegen Undere verführt. Das ist der Fall, wenn der Aufwand die Einnahme überschreitet, oder durch einen ungemessenen Glanz des Hauses das Vertrauen der

Glaubiger tauscht und ihr Eigenthum gefährdet; eine Urt bes Betruges, beffen Schandlichkeit mit den Unfpruchen gebildeter Stande im schneidenden Contrafte steht. Es ist das ferner ber Fall bei den gegen Berbote des Staates eingeführten Gegenständen bes Lurus; denn wenn zu strenge Finanzgesetze auch un= weise und ungerecht sind, so hat ihre Uebertretung boch burgerlichen Ungehorfam und in jedem Falle eine Un= wahrheit und Unredlichkeit zur Folge, die fich fein ge= wissenhafter Mann erlauben barf. Nicht minder wird diese Vorschrift durch einen luxuriosen Aufwand verlett, welcher die Berarmung und Sulflosigkeit ber Fa= milien herbeiführt; benn ob fie schon kein vollkomme= nes Recht auf ein ausreichendes Erbe haben, fo ift es boch pflichtwidrig, ihnen durch eine ungemeffene Befriebigung kunftlicher Bedurfniffe die Mittel des kunftigen Unterhaltes zu entziehen, ober ihnen eine traurige Zukunft zu bereiten. Gelbst der mit bem Stande und ber per= fonlichen Bildung bes Ginzelnen in keinem Berhaltnisse stehende Lurus muß gemißbilligt werden, auch wenn es an den zu ihm nothigen Mitteln nicht fehlen follte, weil er zur Tragheit, zur Unmagung und Gitel= feit verleitet und nicht felten dem Menschen feinen moralischen Horizont verrückt. Auch barf ber Lurus

3) der Freiheit und Unabhängigkeit der Person keinen Eintrag thun. Das geschieht, wenn er in irgend eine Sucht ausartet, wie Modesucht, Schauspielsucht, Gemäldesucht, unmäßige Bücherliebhaberei; oder wenn er durch die zu ihm ersorderlichen Mittel die Wohlthätigkeit, die Geistesbildung, die Wirksamkeit im Beruse erschwert. Wenn es ein Fürst gerathen sindet, die Coplonialwaaren mit einer hohen Steuer zu belegen; so wird eine unbemittelte Familie, die dem Gebrauche derzselben nicht mehr entsagen kann, leicht in die Verlegenzheit kommen, ihre Umosen zu beschränken, oder den nöchtigen Unterricht ihrer Kinder zu verkümmern und so

eine gedoppelte Pflicht zu verletzen (1. Kor. VII, 30.). Ueberdies soll der Lurus

- 4) nicht zur Prunkliebe und Unmagigkeit verleiten. So erinnert die Geschichte an den übermuthigen Lurus ber Uthenienser, welche goldne Schuhnagel trugen; Die Schwelgerei bes Raifers Bitellius, ber feine Gafte mit Taufenden von Fischen und Bogeln, mit Pfauen= jungen und Fasanenhirn bewirthete; an den Lurus der Cleopatra, die den Gefährten des Antonius bei jedem Gastmable goldne Schuffeln und Becher preisgab; an die Ueppigkeit ber Chinesen, welche funfzig Speisen zu glei= cher Zeit auftragen laffen. Reiche Abenteurer, welche große Summen mit leichter Muhe erwarben, gerathen oft in Versuchung, ihre falsche Große burch einen ahnli= chen, geschmacklosen Auswand fund zu thun. Aber auch ein funftliches Bedurfniß darf die Grenzen der Natur und Zwedmäßigkeit nicht überschreiten, wenn es vernünf: tig und fittlich fenn foll (Sak. V, 5. 2. Petr. II, 13.). Besonders wichtig fur die Sittlichkeit bes Lurus ist endlich
- 5) die Prüfung, ob man ihn mit freudigem Danke gegen Gott genießen könne? Sind seine Gegenstände veredelte Gaben der Natur; sagen sie unserem Körper, unserem Schönheitssinne, unserem sittlichen Gefühle zu; können wir die angenehmen Empfindungen, die sie uns gewähren, in einem reinen Herzen bewahren; nehmen wir sie endlich als Geschenke, als Belohnungen Gottes und als Beförderungsmittel einer höheren Sittlichkeit hin; dann werden sie geheiligt durch Danksagung und Gebet (1. Tim. IV, 4.) und ihr Geznuß kann nicht allein als erlaubt, sondern auch als sittzlich und Gott wohlgefällig betrachtet werden.

Wir verbinden mit diesen Vorschriften eine Frage der Casuistik über den Gebrauch der Schminke, an der sich die Dialektik der Moralisten mannigsach versucht hat. Man hat sie vertheidigt, weil es dem Menschen eigen sei, die

Unvollkommenheiten seines Rorpers zu verbergen. Er tragt ja falsche Saare, falsche Bahne, falsche Urme, Uu= gen und Suge; warum follte es ihm nicht geftattet fenn, eine falfche Saut zu fuhren, ober boch ihre Blaffe und ihre Rungeln zu verheimlichen? 2113 gebildeter Mensch pflegt vielmehr ein Jeder feinen Korper zu ich mucken und ihn nach feinen einzelnen Theilen in bas vortheilhafteste Licht zu stellen; man frauselt die Saare, pubert fie, legt fie in Loden, farbt fie, vertilgt die borftigen und grauen (legere canos), schminkt die Ragel, wolbt die Bruft. Warum erlaubt man nun wilden Bolkern die Saut zu tattuiren (ichon Renophon fagt von ben Mofunoekern am Pontus Eurinus: ήσαν εστιγμένοι τὰ έμπροσθεν άνθέμιον, πόικιλοι τῷ νώτιο. Anabasis Cyri l. V. c. 4. §. 18.), und gesitteten nicht, ihre Farbe zu erhohen und zu verschonern? Saben boch gange Nationen, und unter ihnen fehr weife und eble Menschen, sich ben Gebrauch ber Schminke gestattet und ihn unbedenklich bis auf diese Stunde fortgefest. Chrus schminkte sich und feine Hofleute (Xenophontis Cyropaed. 1. VIII. c. 1. §. 14.), und Friedrich ber Große verschmabte in Stunden der Krankheit und Blaffe bas Beispiel biefes Weisen nicht. Die Romerinnen schminkten sich weiß inducta cera, und wieder roth nach der bekannten Stelle Dvids: sanguine quae vero non rubet arte rubet. Bei ei: nem großen Theile der affatischen Frauen macht die Schminke einen wesentlichen Theil ber Toilette aus; fie malen fich bie Augenlieder und farben Sande und Ragel mit Albenna. In Italien werden fogar die Beichname noch geschminkt und auf offener Bahre von frommen Bruderschaften zu den Bob: nungen der Tobten getragen. Gelbst die Schrift scheint Diese Sitte nicht zu migbilligen, weil sie ber funftlich gewolbten Augentieder ohne Tadel gedenkt (Spruchw. VI. 25.), die Verbergung der Blaffe des Ungesichtes zur Zeit des Faftens empfiehlt (Matth. VI, 17 f.) und es fur anstandig erflart, bas minder Chrbare des Rorpers zu verhullen und zu schmuden (1. Kor. XII, 23). Undere hingegen, welche die mora:

lische Bulaffigkeit ber Schminke laugneten, machten bemerklich: es sei ein großer Unterschied zwischen ber Erganzung eines Organs, ober ber Berhullung einer Deformität, und zwischen einem ganz überfluffigen Schmude der Eitelkeit und hoffart. Wer ein falsches Auge, einen falfchen Urm und Ruden tragt, erspart Undern einen unangenehmen Unblick, und durch falsche Baare und Bahne fommt er seiner Gesundheit; ober seinem Bedürfniffe zu Bulfe. Die Schminke aber nutt Niemanden, sondern schadet vielmehr der Haut und vermehrt das Uebel, welches sie verbergen und aus dem Wege raumen foll. Auch burfe man das, wodurch ber Rorper geschmuckt und verebelt wird, nicht mit dem verwechseln, was ihn verfälscht und entstellt. Jenes ift mit der Burde und Identitat ber Person wohl verträglich; bieses aber ift ein Betrug, ber den Wolluftling, den Weichling, oder Thoren bezeichnet, und in jedem Falle gerechten Berdacht an seiner Redlichkeit erregt. Wer mogte aber burch einen Wechsel ber Saut, ober burch Entstellung bes Untliges sich mit bem Schauspieler, ber Bublerin, ober bem Gauner auf eine Linie stellen! Es hat daher schon unter ben Beiden nicht an weisen Mannern gefehlt, die den Gebrauch ber Schminke unbedingt verwarfen. Philipp von Macedonien, der Bater Uleran= bers, als er einen Richter mit gefärbtem Barte fah, gab ihm sofort den Abschied mit der Bemerkung, wer nicht einmal in seinem Meußeren treu ersunden werde, habe den Berdacht gegen sich, noch viel untreuer in seinem Gewissen zu senn (Suidas unter Φίλιππος). Properz (l. II. el. 18, 25 s.) urtheilt mit Ernst und Wurbe:

> Ut natura dedit, sic omnis recta figura, Turpis Romano Belgicus ore color.

Noch bestimmter erklart Julian: turpe est sapienti, cum habeat animum, laudem captare ex corpore (bei dem Ammianus Marcell. XXV, 4.). Vor ihm hatte schon Terstullian die Frauen streng getadelt, quae cutem medicami-

nibus ungunt, genas rubore maculant (de cultu feminarum c. 5.), und ihm sind auch die neueren Rigoristen beigetreten. In der Bibel wird zwar der Schminke der Mugen und bes Ungesichtes gebacht (Jef. III, 16. Jerem. IV, 30.), aber als eines Lurus ber Buhlerinnen, welchem Schmach und Verachtung folgt. Dagegen wird man einer Frau, die nicht anders scheinen will, als sie ift, und sich eben baber falscher Wangen eben so wohl, als falscher Bahne und Loden entschlägt, ober einem Manne, ber fich weder feines tab= len Scheitels, noch seines blogen Ungefichtes schämt, immer mit Uchtung gebenken, und bie naturliche Simplicitat feines Meußeren jedem funftlichen Unscheine bei Weitem vorziehen. Bei bem Gewichte biefer Gegengrunde kann man in einer gefunden Moral ben Gebrauch ber Schminke von dem Borwurfe bes Leichtsinnes, ber 3weibeutigkeit, ober boch ber Schwachheit nicht wohl freisprechen, wenn man auch die ge= nauere Bestimmung feines sittlichen Unwerthes der Perfonlichkeit des Einzelnen überlaffen muß. Man vergl. Schroederi commentarius de vestitu mulierum Hebraicarum ad Jes. III, 16. ss. Lugduni Bat. 1745. Sartmanns Sebraerin am Putische. Umfterdam 1809. B. II. Thiers histoire des perruques chap. VII.

Bollikofer von der Ueppigkeit in s. Warnung vor eisnigen herrschenden Fehlern des Zeitalters S. 53 f. Marezzolls Predigten über den Lurus, in s. Predd. über Religiossität. Lübek 1797. S. 307 f. M. zwei Predd. über den nachtheiligen Einfluß eines übertriebenen Lurus auf unsere Tugend, und Verwahrungsmittel dagegen, in den Religionsporträgen im Geiste Jesu. Göttingen 1804 f. B. I. S, 293 f. B. II. S. 1 ff.

§. 140,

Sittliche Unficht ber Gefellschaften.

Wieder eine andere Quelle des Lebensgenusses ist die Theilnahme an denjenigen Gesellschaften, die sich zur gemeinschaftlichen Erholung und Erheite= rung versammlen. Da sie ihrer Natur nach ein er= weiterter Familienkreis sind; so läßt sich ihre Sitt= lich keit im Allgemeinen ans keinem haltbaren Grunde bezweiseln. Sie sind vielmehr als Verwah= rungsmittel gegen Rohheit und Egoism, gegen Alengsk= lichkeit und Menschenschen, als unverkennbare Vil= dungsmittel, als Pslegerinnen eines edlen Lebens= gennsses und zuweilen als Vorschule einer edlen Freund= schaft, nach dem Beispiele Jesu, empsehlenswerth, ob sie schon nicht als Gegenstände einer unmittelbaren Pslicht betrachtet werden können.

Wenn wir Gefellschaften und die Theilnahme an ih= nen zu den Vergnügungen rechnen; fo leuchtet von felbst ein, daß hier nicht von politischen und literarischen Bereinen die Rebe fenn kann, weil biese ihres ernsthaften 3weckes wegen ben Pflichten ber Cultur angehören. Wir sprechen hier nur von Cirkeln, die der Freude und Erholung gewidmet find; von den geselligen Rreisen, die sich der Traulichkeit ber Familien annahern und doch ihre Bertraulichkeit ausschließen ober beschränken. Da nun in ber Mitte diefer Bereine nicht nur ein anständiges und ge= sittetes, sondern auch ein sittliches Betragen mit Recht ge= fordert wird; so liegt es der Moral ob, von der sittlichen Bulaffigkeit bes gefelligen Umganges überhaupt, fo wie von den Pflichten zu handein, die man in dieser Beziebung zu erfullen hat. Bas nun die erfte Frage betrift, fo hat es allerdings nicht an einzelnen Partheien und Secten gefehlt, die fie ganglich verwarfen. Schon die Stoiker und Cynifer waren der Meinung, der Mensch habe so viel Ernst= haftes zu denken und zu thun, daß er der gefellschaftlichen Ergoblichkeit gar nicht bedurfe. Bon den Quafern weiß man, daß auch in ihren Privatversammlungen ein gemeffener Ernst und ein feierliches Stillschweigen herrscht; Laune,

Wit, Spiel und Frohlichkeit ist aus ihrem gravitätischen Kreise verbannt. Nun muß man zwar so viel einraumen, daß die Tugend ber Geselligkeit und Umganglichkeit in vielen Landern und Stadten überschatt wird, und bag eine unmittelbare, oder unbedingte Berpflichtung zu ihr keines= weges nachzuweisen ift. Es läßt sich wohl benken, daß ein fleißiger und beschäftigter Mann seine Zeit zwischen Be= rufsarbeiten, bem Genuffe ber freien Ratur, ber Sorge für seine Gesundheit theilt und sich fast ganz auf den Um= gang mit seiner Familie beschrankt. Eben fo kann ein Un= Derer, unwillig über die gedankenlosen Gemeinplate der er= ften Bewillkommnung und über die faden Ginleitungsge= sprache einer befferen Unterhaltung, die laftigen Freunde bes Tages für Diebe ber Zeit halten und seine Muße lieber ber Lecture, der Musik oder dem Briefwechsel widmen. benjenigen Orten, wo keine Auswahl statt findet, kann wohl auch der fittliche Zon, Sinn und Geift der Gesellschaften von der Beschaffenheit senn, daß man es angemessen finden muß, sich zuruckzuziehen, um feine Freiheit, Wurde und bie Reinheit seiner Grundsatze zu bewahren. Denn leider ift es nur zu gewiß, daß die vielen gefelligen Bereine, die fich nun fast an allen Orten von einiger Bedeutung gebildet haben. der personlichen Veredelung vieler Einzelnen, so wie der Gluffeligkeit ganger Familien oft mehr nachtheilig und verderblich, als zuträglich und heilfam geworden sind. - Aber wie der Migbrauch überall ben weisen und rechten Ge= brauch einer Sache nicht aufheben fann, fo gilt bas auch von den Gesellschaften, weil fie

1) die Bildung des Menschen befördern, oder ihn doch gegen Rohheit und Egoism verwahren. Sie verseinern unsere Empsindung, wecken unser Gesühl für das Unsständige und Schickliche, bilden Sprache und Ausdruck, schärsfen den Witz, verschaffen uns Gelegenheit, die Charaktere der Menschen zu beobachten, berichtigen unsere Begriffe, bereichern unsere Kenntnisse, zügeln den Pedantism, machen uns ausmerksam auf üble Gewohnheiten, zerstreuen

- unsere Vorurtheile und schmeidigen unsere Sitten. Für jeden Egoisten, selbst für den vornehmen und hochgestellten, hat der Eintritt in eine große Gesellschaft immer etwas Hemmendes und Niederschlagendes, weil ihn die Achtung in Schranken halt, die er der vereinten Einsicht und Würde Anderer nicht versagen kann. Nicht minder schüßen gesellige Vereine durch eine sleißige Theilenahme an ihnen auch
- 2) gegen Verlegenheit, Aengstlichkeit und Miß=
  trauen, die gewöhnlichen Fehler der Stubenmenschen,
  namentlich der Gelehrten. Denn da bei ihren einsamen
  Beschäftigungen ihre Person allein thätig ohne äußeren Widerstand ist, so werden sie leicht einseitig, stolz,
  bitter und selbstsüchtig, und kommen dann bei dem Umgange mit Anderen, über ihren eigenen Stuben- und Bücherdünkel erschreckend, leicht in eine Verlegenheit, der sie wieder
  durch eine übergroße Höslichkeit Meister werden wollen.
  Dieses verlorne Gleichgewicht stellt aber das gesellige
  Leben baid her, indem es Seden in den Stand setz,
  sich mit seinem wahren Maaße zu messen und den gesunkenen Muth zu erheben. Unbezweiselt wird auch
  dadurch
- muthige, entehrte und mit ihrem Gewissen entzweite Menschen mögen wohl den geselligen Umgang meiden, weil sie überall Vorwürfe, oder doch stille Mißbilligung, Kälte und Nichtachtung zu fürchten haben. Der unbeschäftigte und gute Mensch aber wird immer lieber unter seines Gleichen, als in der Einsamkeit seyn; denn hier befriedigt er den natürlichen Trieb der Geselligkeit; hier vergißt er seinen Harm und seine Grämlichkeit; hier spannt er seinen Geist ab und erholt sich unter heiteren Scherzen; hier betrachtet er die Thorheiten der Menschen auch von ihrer lächerlichen Seite, theilt seine Kenntnisse mit, tauscht seine Ersahrungen aus, freut sich der Theilnahme, der Uchtung, des Wohlwollens

Underer und kehrt bann neu gestärkt in die Mitte der Seinigen zuruck. Ueberdieß wird die Gesellschaftlich= keit noch

- 4) oft eine Vorschule wahrer Freundschaft. Geselligkeit und Bekanntschaft ist zwar noch keinesweges Verstraulichkeit und Annäherung des Herzens; aber sie bereitet doch darauf vor; sie führt uns dem näher, der durch Gleichheit der Gefühle, der Gesinnungen und Erundsätze mit uns verwandt ist; sie knüpft das Band eines gemeinschaftlichen geistigen und sittlichen Lebens, schließt gegenseitig die gleichgestimmten Herzen auf und verzeinigt sie zur bleibenden Bildung, Veredelung und Treue. Auch im Besitze großen Ueberslusses ist der Mensch doch arm ohne Freund; lange sucht man ihn, dis man so glücklich ist, ihn zu sinden. Endlich ist
- 5) Tesus selbst das herrlichste Vorbild reiner und edler Geselligkeit. Schon als Knabe suchte er geistigen Verzfehr mit weisen Männern (Luk. II, 46.); als Lehrer versammelte er eine größere (Luk. X, I.) und kleinere Anzahl von Schülern (Matth. IV, 18.) um sich her, bildete aus ihrer Mitte wieder Vertraute (Matth. XVII, I.) und zog sie zu Freunden heran (Joh. XV, 14 f.). Wie er, beweisen es auch Sokrates, Plato, la Bruyére, Leibniz, Garve u. A., wie würdig es des Weisen sei, an den Freuden der Geselligkeit theilzunehmen.

Porschfe's Einleitung in die Moral S. 326. Knigge über den Umgang mit Menschen. Hannover 1810. Garve über Gesellschaft und Einsamkeit. Breslau 1799.

## §. 141.

Die sittliche Theilnahme an der Gesellschaft.

Wenn indessen die Geselligkeit wesentlich zu uns
serer Beglückung beitragen soll, so ist es nöthig, seine Freunde zu wählen und zu zählen; auf den Werth
28° einer freien und ungezwungenen Unterhaltung zu ach=
ten; Anständigkeit und Sittlichkeit als wesentliche Bedingung des wahrhaft guten Tones sestzustellen;
weder der Freiheit seiner Freunde, noch der Achtung
gegen sich selbst zu nahe zu treten; der Gesellschaft,
an der man Theil nimmt, als einer moralischen Person, Gerechtigkeit und Treue zu beweisen, und sich
überall der edlen Humanität und Hösslichkeit zu besleißigen, die, wenn sie auch zunächst unr Form und
änsere Gewohnheit ist, doch bald zum echten Wohl=
wollen und zur wahren Menschenliebe führt.

Wenn diejenigen, welche nichts fur Mecht halten, was nicht geschrieben oder durch ein Edict des Prators bekannt gemacht worden ift, in eine Gefellschaft zusammentraten und ihren positiven Grundsagen auch gemäß handelten; fo murde ihr Berein der langweiligste und unerträglichste fenn und die Glieder deffelben murden, durch gegenseitige Breite und Steif: heit zum Schweigen gebracht, fich bald wieder hinter ihre Actenberge zuruckziehen. Wer aber die Moral, ohne deren Beistand auch nicht einmal ein Rabi seine Borschriften geltend machen kann, in ihren Tiefen ergrundet hat; ber kann nicht zweifeln, daß jedes außere Recht sich auf ein inneres flugt, und daß von dem feinen und richtigen Sinne fur Diese Unspruche jedes freien Befens auf das, mas seiner Bestimmung gemäß ist, die wurdige Theilnahme an der Gefellschaft abhangt. Der Lord Byron, um nur ein Beispiel zu geben, mar ein Mann von Beift und reich an Belt= fenntniß; aber er konnte sich bittrer Sarkasmen und person= lich verlegender Unspielungen nicht enthalten; es fehlte ihm an der fleinen Munge ber leichten Sprache des Umganges (tout son or était en lingots) und er war deswegen auch ein unbeliebter Gesellschafter (Conversations de Lord Byron et de la Comtesse de Blessington par M. de Tellier. Bruxelles 1833. p. 79. s.) Indem wir von diesen Grundsähen ausgehen, muffen wir es jedem Freunde der Geselligkeit zur Pflicht machen,

1) vorsichtig in ber Auswahl und Bestimmung ber Bahl berer zu fenn, die ben Rreis feines gefelligen Umganges bilben. In ber Musmahl; benn fchlechte Un= terhaltungen verderben gute Sitten (1. Kor. XV, 33.); wer mit beschränkten, zweideutigen, ober sittlich verdor= benen Menschen umgeht, der macht seine eigene Tugend verdachtig; es ist in jedem Falle zweckwidrig und thos rigt, mit Personen zu verkehren, die uns keine edlen Renntniffe und Gefühle jum Taufche barbieten konnen. In der Regel sind die Unterhaltungen derer immer die gemeinsten, niedrigsten und verwerflichsten, welche vorber alles Bergnugen entbehren mußten, wie dieses bas Beispiel der Monche, und namentlich der Kapuciner lehrt, die, einmal ihres Klosterzwanges entbunden, sich Die zweideutigsten Ergoblichkeiten erlauben (Les récréations des Capucins, ou description historique de la vie des Capucins pendant leurs récréation. Haye 1738. S. 93 f.). In Rudficht ber Bahl geselliger Freunde hatte schon Barro, und nach ihm Rant, gerathen, von dem Rreife ber Grazien auszugehen und ihn bis zu der Summe ber Musen zu erweitern: multos esse non conuenit, quod turba plerumque est tuburlenta (Gellii N. A. L. XIII. c. 11.). Rein= hard hat zwar große Gesellschaften (über ben fitt= lichen Werth berfelben in f. Predd. v. 3. 1800. . B. I. S. 61.) zu vertheidigen gesucht, weil sie unsere Menschenkenntniß beforderten, unser Wohlwollen gegen fie nahrten, und wichtig fur unferen Umgang mit Underen waren. Aber er muß es boch felbst einraumen, bag fie zerstreuen, Ueppigkeit und Seuchelei befordern, und, was er wohl hatte hinzuseten konnen, einer Borfe glei= chen, wo man sich nur versammlet, um ein Gesprach anzufangen, bas man nicht zu Ende bringen kann. Nicht minder nothig ist es

- 2) eine freie und ungezwungene Unterhaltung als bie Seele der guten Gefellschaft zu betrachten. Darum begieb bich hier, wo nur ber, welcher viel zu geben und mitzutheilen vermag, immer ber Erfte ift, aller Unspruche bes Ranges und burgerlicher Borguge. Unmaßungen diefer Urt, sie mogen sich nun auf ben Stolz der Geburt, oder bes Reichthumes, der Gelehr= samfeit und ber Ranges grunden, verruden mit einem Male das Ziel der Gesellschaft, legen den befferen und bescheibeneren Mitgliedern derselben die Fesseln eines peinli= chen 3manges auf und zerftoren die Freuden der Geselligkeit und Erholung in ihrem Reime. Die Cirkel der großen Belt find nur barum oft fo fteif und geiftlos, weil entweder Die Gegenwart Vornehmer und Machtiger ein unbeque= mes Stillschweigen gebietet, ober weil man aus Furcht vor jeder sich regenden Rraft und Selbstständigkeit die Unterhaltung immer abbricht, so wie sie anfangt, interessant und lebhaft zu werden. Bon diesem Fehler wird man nur zurückkommen, wenn man
- 3) Unftandigkeit und Sittlichkeit, ober bas eble Familienleben als Borbild und wefentliche Bebing: ung des wahrhaft guten Zones in der Gefellschaft betrachtet. Fast jede Unterhaltung fangt mit Gemein= plagen an; wer fo schnell, als moglich, über fie binweggeht, wird auch die Fadheit des Gespräches vermeiden, die jedem benfenden und geiftvollen Menschen unerträglich ift. Unter Connenschein, ober Regen fommt man nun zu den Neuigkeiten bes Tages; wer feine Worte nicht bereuen will, der urtheile nun über Ubwesende nie schärfer, oder ftrenger, als er in ihrer Wegenwart über sie sprechen wurde. Pedanten und Journalgelehrte framen nur ihr kleines Wiffen mit großer Gelbst: gefälligkeit aus; aber Redner und Gelehrte mogen in ben Borfalen und Bibliotheken glanzen, nur in der Gefellschaft nicht, wo Jeder sprechen und Jeder horen will. mas allgemein anziehend und befriedigend ift. In der

Wärme des Gespräches vergißt man sich leicht und schreitet von Paradorien zu schneidenden Widersprüchen, Härten und Beleidigungen fort; das ist die Unart streitsüchtiger Egoisten (Jak. III, 14 f. IV, 1.), die man als Friedensstörer aus jedem gesitteten Kreise verbannen sollte. Selbst der Witz und die Satyre hat ihre Sittlichkeit und ist daher fleißig zu bewachen, damit sie nicht personlich und beleidigend werde, wie schwer es auch dem genialen Menschen sallen mag, ein doppelschneidiges Wort zu unterdrücken. Bei diesem Grundsatze wird man geneigt seyn,

4) weder der Freiheit feiner Freunde, noch der 26ch= tung gegen fich felbst zu nabe zu treten. Sene wird verlett, wenn man Underen durch eine unbebachtfame Redfeligkeit, over felbstgefällige Beschwätigkeit den Mund verschließt, oder sie im dogmati= schen Tone über bas belehren will, mas man felbst nicht weiß, oder doch erst vor furger Zeit erlernt hat. Denn ba sich Jeder berufen fuhlt, zu der gemeinschaftlichen Unterhaltung das Seinige beizutragen, fo find diefe Berirrungen eben fo tadelnswerth, als ein unbescheide= nes Stillschweigen, welches immer entweder gurcht und Mengstlichkeit, oder Migtrauen gegen fich und Unbere zur Quelle hat. Bon der anderen Seite wird die Uchtung gegen sich selbst dem wurdigen Freunde der Geselligkeit auch nicht erlauben, die Rolle des Romifers ju übernehmen, burch 3weideutigkeiten und uppige Scherze (Ephef. IV, 29.), durch possirliche Erzählungen und Berrbilder bas Gelachter ber Gefellschaft rege zu ma= chen. Der Lustigmacher wird zwar geliebt, aber nicht geachtet; felbst die Unekboten, auf Deren Bereitschaft und Ausschmuckung Manche ben Ruf ihres gefelligen Zalentes grunden, find nur Ginschiebsel und Luckenbuffer, welche mehr zur Verkurzung der Langweile, ober zur Rahrung ber Frivolitat, als zur Forderung mahrer Ergoblichkeit und Aufheiterung geeignet find.

Dabei hat eine geschlossene Gesellschaft, als moralische

Person auch

5) Unspruche auf die Gerechtigkeit und Treue ihrer Mitglieder. Es ift also unwurdig, durch laute Musbruche ber Empfindlichkeit und Beftigkeit, auch wenn man von Underen zu ihr gereizt fenn follte, den Frieden Bu ftoren, und noch unwurdiger, bas Bertrauen feiner Freunde zu migbrauchen, ihre Urtheile und Mittheilungen verratherisch auszuschwäßen und sich zu der verächtlichen Rolle eines Kundschafters zu erniedrigen. Die allge= meine Freude eines vergnugten Girkels fuhrt leicht gur Offenherzigkeit und gerade die besten Menschen, welche Undere nach sich beurtheilen, nicht felten zu einer Un= vorsichtigkeit, welche mehr die Klugheit, als die Pflicht und Wahrheit verlett. Wer diefe Augenblicke vertraulicher Bergensergießungen lauernd jum Schaben feines Freundes ergreift, ift ein Nichtswurdiger, welcher Musstogung und Berachtung verdient. Gine wesentliche Bebingung gefelliger Frohlichkeit wird vielmehr

6) die Erweisung einer wahren und edlen Höflich: feit senn, die in dem aufrichtigen Bestreben besteht, Unsteren Unannehmlichkeiten zu ersparen und dafür durch Worte und Handlungen frohe Empsindungen bei ihnen zu wecken. Ein zartes und gebildetes Gefühl giebt hierzu reiche Veranlassung, ohne daß man nothig hatte, sich zu leeren Schmeicheleien, oder zu unsittlichen Gefälligkeiten zu erniedrigen. Die Humanität des Tugendehaften ist von der schaalen Süslichkeit des Stutzers une endlich verschieden und erwirbt daher durch ihre Herzelichkeit und Realität auch größere Uchtung und vergele

tende Liebe.

Man vergl. La Bruyère Charactères chap. V, de la société et de la conversation, und besonders Delille sur la conversation. Paris 1812., wo in dem ersten und zweiten Gesange von den Fehlern der geselligen Unterhaltung aussührlich die Rede ist. Unter uns muß Knigge, über

ben Umgang mit Menschen (Ste Aufl., Hannover 1804, in drei Theilen) noch immer mit Auszeichnung genannt werden.

### §. 142.

Bon ber hauslichen Gluffeligkeit.

- Zu den edelsten Lebensfreuden gehört das häus= liche Glück, oder der gesellige Lebensgenuß, den die Unterhaltung mit den Genoffen der Familie ge= währt. Un dem Werthe deffelben läßt sich nicht zweifeln, da es von Seiten des Genuffes unerschöpf= lich, zur Beförderung sittlicher Bildung ungemein wirksam und für die Wohlfahrt des Vaterlandes von großer Wichtigkeit ift. Dennoch findet man es viel feltener, als man erwarten follte, da es der Sinder= niffe viel in der ehelichen Untreue, dem Mangel an Gennigsamkeit und Sparfamkeit, der Liebe gur IIn= gebundenheit und jum Wohlleben, der geistigen Zer= flossenheit und Verstimmung in allen Ständen hat. Es muffen daher als Mittel zu ihm die Sorge für die eigene Beredelung, Frugalität und Mäßigfeit, Be= rufstrene und Liebe zur Hänslichkeit, und vor Allem die Unfrechthaltung einer sittlichen Hausordnung um so viel mehr empfohlen werden, als Jesus selbst den Frenden des Familienlebens nicht entfremdet war.

Noch ungleich näher, als die allgemeinen Vergnügungen, liegt einem Jeden das häusliche Glück, welches einige unserer besten Kanzelredner auch von der religiösen Seite sehr lebendig und kräftig geschildert haben. Bekanntlich denkt man sich unter ihm den gemeinschaftlichen Genuß reiner Familienfreuden; den Inbegrif angenehmer Empfindungen, die man im vertrauten Umgange mit den Seinigen sindet, weil man mit ihnen in einem geschlossenen

Rreife zusammenlebt, mit ihnen seinen Erwerb und die Fruchte feiner Bemuhungen theilt, und in der Unterhaltung mit ihnen die stille und zwanglose Freude sucht, zu der we= ber Reichthum, noch eine besondere Gunft des Schicksals er= forderlich ift, da fie von felbst als eine Frucht der Gintracht, des Wohlwollens, und der gegenseitigen Theilnahme aller Blieber bes Saufes an bem gemeinschaftlichen Glucke gebeiht. Der große und entschiedene Werth beffelben läßt fich taum in Ubrede ftellen, fcon von Seiten bes Ben uffes; benn hier blubt die Blume treuer Unbanglichkeit und Freund= schaft, hier fließt die Quelle stiller Freuden, hier findet sich Alles, mas der gegenseitige Beiftand Bulfreiches, die Liebe Erquickendes, der Wetteifer Ermunterndes, die vertrauliche Mittheilung Unsprechendes und Labendes hat. Der wird und kann nie mahrhaft glucklich werben, bem in ber Mitte ber Sei= nigen nicht wohl ist; selbst edle Fürsten und Konige ziehen sich oft aus ben glanzenden Prunkfalen ihres Sofes in ben stillen Rreis ihrer Familie zuruck. Dabei ift es zugleich ein trefliches Mittel sittlicher Bilbung; benn bier zeigt man sich, wie man ist und erkennt in dem stillen, ober lauten Mißfallen der Seinigen die Fehler feines Temperamentes, ober einer üblen Gewohnheit; hier kann man bas Recht, Undere zu tadeln, nur dann geltend machen, wenn man selbst keinen Tabel verdient; hier wird man durch ben Bunsch, ber Uchtung seiner Sausgenoffen wurdig zu bleiben, in den Schranken ber Ordnung und bes Unftandes erhalten. Gin immer reger Gifer, besser zu werden, findet hier seine Nahrung; Unhanglichkeit, Treue, Redlichkeit, Bu= neigung und Wohlwollen knupfen die Familienglieder immer inniger aneinander; hier foll die Unschuld, die Ginfachheit und Reinheit der Sitten herrschen; Sag, Reid und 3wie= tracht sollen hier verstummen, die Ueppigkeit weichen, ber Unglaube verschwinden. Wer daher den Rreis seiner Fami= lie flieht, hat in den meisten Fallen Urfache, an feiner Berechtigkeit, an feiner sittlichen Burde, an feiner Friedensliebe und seinem Boblwollen zu zweifeln. Gelbst mit dem all=

gemeinen Beften hangt bas hausliche Glud fehr genau Busammen; benn wo in den Familien nicht mehr Gintracht, Liebe und Wohlwollen herrscht, da verwildert der Charakter, da erhalten die Leidenschaften immer neue Nahrung, da wird die Erziehung der Jugend versaumt und es entwickelt sich ber Reim zu großen Gunden und Berbrechen. Bon ber anberen Seite ist die hausliche Ordnung genau mit der offent= lichen verbunden; die hausliche Thatigkeit weckt die Berufs= treue im Staate; die hausliche Gintracht und Liebe beforbert die Eintracht des Baterlandes und einen mahren und fraftigen Patriotism. Dennoch findet bas hausliche Gluck fich nur felten, weil fich ihm überall die größten Sinber= niffe entgegenstellen. Biele wunfchen und begehren es nicht einmal, weil es ihnen zu einfach und geräuschlos ift; diesen Thoren ift nicht zu helfen, weil sie sich nur vergnugen und betauben, aber nicht erfreuen wollen. Undere verlegen die Gattentreue, oder denken doch leichtsinnig über die Heiligkeit des ehelichen Bundes; wo aber die Saupter ber Familie felbst entzweiet, oder mit Miftrauen und Berachtung gegen fich erfullt find, ba kann unmöglich Bufries denheit und mahres Wohlsenn gedeihen. Wieder Underen fehlt die Genügsamkeit und Sparsamkeit, Die den Aufwand des Hauses nach dem Erwerbe bemißt; so versiegt ber innere Wohlstand, dem Leichtsinne folgt bald Berlegen= heit, Sorge und Rummer, und oft in kurzen Zwischenraumen auch Berachtung, Schmach und Elend. Dennoch herrscht in vielen Familien ein ungemeffener Eurus, ber fie ftandesmaßig zu Grunde richtet; ein Sang zur Ungebundenheit und Berftreuung, ber die Gemuther entfremdet und veruneinigt; eine ubelgeleitete Lese sucht, welche die Dberflüchlichkeit, ben Schein bes Wiffens, ben Dunkel befordert und die Reinheit sittlicher Grundsage gefährdet; eine kaum verhehlte Erreligiositat, welche Romane ber Bibel und bie Schauspielhäuser ben Tempeln vorzieht; die hoheren, ober ooch halbgebildeten Stande gehen ben übrigen mit bem verführerischen Beispiele hauslicher Unordnung voran,

und findet man überdies oft Nichtswürdige, welche Unschuld und Treue, Gatten und Rinder fur einen schmabligen Preis bem Dienste bes Lafters weihen. Wer sich baber bes haus: lichen Gludes erfreuen will, der muß von den Bedin= aungen und Mitteln Gebrauch machen, die ihm ben Besit dieses treflichen Gutes erwerben und sichern konnen. Es muß ihm zuerft Ernft mit feiner eigenen Befferung und Beredelung fenn; benn ber eigenfinnige, felbstfuchtige, leidenschaftliche und mit seinem Juneren entzweite Mensch erman= gelt des reinen Grundtones, der die Gemutherharmonisch stimmen und sie zur Gintracht und Bufriedenheit vereinigen kann. Er muß sich ferner der Frugalitat und Maßigkeit beflei: Bigen und dem eitlen Wahne entsagen, als ob die Ehre und ber Ruhm bes Hauses von einem glanzenden Aufwande, oder einer luxuribsen Lebensweise abhänge. Er muß durch gewissenhafte Berufstreue sich die Achtung der Sei= nigen erwerben und den mannigfachen Zerftreuungen auswei= chen, die ihn in fremden Gesellschaften und Bergnugungen umbertreiben und ihn bem Umgange mit den Seinigen ent= fremden. Gelbst in der Bertraulichkeit mit denen, die ihm naber verbunden find, muß er einen edlen Ernft und eine freundliche Burde behaupten, damit er nicht von. ihnen verachtet, oder doch weniger geachtet werde, als es feine Stellung im Sause und die gemeinschaftliche Bohlfahrt fordert. Er muß vor Allem in dem Inneren feiner Familie eine sittliche Sausordnung anrichten und erhalten, damit unter den Seinigen ein rechtlicher Sinn und ein reges Gefühl fur Wahrheit, Recht und Tugend herrschend werde. Wo die Saupter des Saufes nach guten Grund= faten regieren, da verschwindet auch Unredlichkeit und Un= treue, da entweicht die Ueppigkeit und Lusternheit, da herrscht eine heilsame Scheu vor dem Laster und die Religion heiligt bie Gemuther zur Liebe und zu dem gegenseitigen Wohlwollen, welches immer die reichste Quelle der hauslichen Bohl= fahrt ift. Sefus felbst konnte und wollte bei den vordringenden Pflichten seines hoberen Berufes fein eheliches Kamilienband

anknupfen; auch schwebt über seine früheren Familienverhaltz nisse bis zu den Jahren der Jugend eine gewisse geschichtliche Dunkelheit; dennoch sehen wir aus mehreren Stellen der Schrift, daß ihm die Freuden des häuslichen Lebens nicht fremd waren (Joh. XI, 2 f. Matth. XXVI, 6 f.), die schon in den früheren heiligen Schriften hervorgehoben und näher bezeichnet werden (Psalm CXXVIII. Sirach XXVIII—

XXXIV.).

Jolliko fer, über den Werth des häuslichen Glückes, in s. Predd. über die Würde des Menschen, Bd. II, S. 168 f. Von den Ursachen des Mangels an häuslichem Verzgnügen, in den Predd. nach seinem Tode herausgegeben, Bd. III, S. 227 f. Spalding über das Glück des häustlichen Lebens in s. Predd. bei außerordentlichen Fällen. Frankfurt 1775, S. 304 ff. Pischons Philoikos zur Beförderung häuslicher Tugend und Glückseligkeit, 2. Th., Leipzig 1797. Marezolls Predigten, Lehren und Warnungen für unser Zeitalter, Erste Hälfte, Kopenhagen 1801, S. 303 f. Reinhard, von der Erhaltung und Beförderung des häustlichen Glückes, in s. Predd. v. J. 1805, Bd. I, S. 314 f.

# §. 143.

Von den Schauspielen und der Sittlichkeit bes Lachens.

Diele, wo nicht alle Menschen suchen einen wesentlichen Theil ihrer Glückseligkeit im Spiele, dem Gegensaße ernster Beschäftigung, namentlich in den Schauspielen und Glücksspielen, welchen die gebildete Welt eine große Theilnahme zu widmen pflegt. Was nun das Schauspiel, oder die perssönliche Darstellung interessanter Ereignisse zur Erregung lebhafter Gesühle betrift; so hat man zwar über ihre sittliche Zulässigkeit von jeher gestritzten, ohne bei der Zweidentigkeit des Gegenstandes zu

einem bestimmten Resultate zu gelangen. Wenn man sich aber auch auf Vorstellungen beschränkt, welche die Sittlichkeit nicht verletzen; so muß man sie doch immer unr als Spiele betrachten, die den höheren Zwecken des Lebens keinen Eintrag thun, und noch weuiger zur Leidenschaft werden, oder zweidentige und überwältigende Gefühle in der Seele anfregen dürfen.

Bei dem Uebergange von der Arbeit zur Ruhe wird ber Mensch burch ein Bedurfniß seiner finnlichgeistigen Na= tur jum Spiele, ober einer an fich ichon angenehmen Beschäftigung geführt, die keiner Unstrengung bedarf und eben baber auch keinen ernsthaften Endzweck verwirklichen foll. Wie alle Thiere spielen, ihres Dasenns froh zu werden, so spielt auch unser Geschlecht, weil es außer der unmittelbaren Restauration seiner Rrafte durch Nahrungsmittel und Schlaf auch der mittelbaren durch eine leichte und an sich, schon er= gobliche Thatigkeit bedarf, um das Gemuth zu erheitern und ben abgespannten Mufkeln und Nerven neue Spannkraft zu gewähren. Da aber Bergnugen und Ergötlichkeit relative Begriffe sind, die von dem Geschmacke und der afthetischen Empfanglichkeit bes Einzelnen abhängen; fo kann man er= warten, daß jeder Mensch auf seine Beise spielen wird. Die= fen zieht seine Flote, einen Underen bas Schauspiel, einen Dritten das Billard, oder die Pharaobank an. Man unter-Scheidet nemlich Runftspiele, Tonspiele, Gedanken= spiele und Gludsspiele (Rants Rritif ber Urtheilskraft S. 175.). Runftspiele find Diejenigen Ergoblichkeiten, beren Preis einzig durch personliche Fertigkeit und Uebung errungen werden kann, wie in den olympischen und ifthmi= schen Spielen der Griechen, bei dem Regelspiele, auf dem Billard, ber Laufbahn. Gie nabern fich, wie bas Fechtspiel und Manoeuvre (simulacrum belli), febr oft ben ernfthaften Geschäften und fallen insofern den Pflichten der Gultur anheim. Die Tonspiele find eine improvisirte Rede ber Melodie, oder eine Bewegung bes aufwallenden Gefühles in dem Elemente bes Gefanges, ber bas bochfte Borbild aller musikalischen Laute ift. Wie sich bas Gefühl zu bem Gedanken verhalt, so verhalt fich der Zon zu der Rede, nur daß man sich bei ihm dieses Berhaltnisses nicht deutlich be= wußt ift, ohngeachtet schon die ersten Zacte die ernste, ober scherzhafte, Die frohliche ober traurige Stimmung bes Bemuthes verrathen. Es ift baber nicht augemeffen, Die Begleitung eines geiftlichen Liedes durch die Orgel, ober ein anderes musikalisches Instrument ein Spiel zu nennen, ba bas eine fehr ernsthafte und andachtige Beschäftigung fenn kann, die in ihrer Urt eben so verdienstlich ift, wie die Prebigt. Aber die Metaphysik, oder doch transcendentale Uefibetif, fo wie die Moralitat bes eigentlichen Tonspieles, bas, wie jede Bewegung der Gefühle, dem Gemuthe eben fo vortheilhaft, als nachtheilig werden kann, ift ein Wegenstand, von dem wir und, wiewohl ungern, abwenden, um unsere Aufmerksamkeit auf die Gedankenspiele und Glucks: sviele zu richten, welche die Sittenlehre von jeher in ihr Gebiet hereingezogen hat. Es find nemlich Gedanken= spiele, jum Unterschiede von dem logischen und systematischen Denken, entweder Dichtungen überhaupt, oder personi= ficirte Dichtungen, zu welchen namentlich die Schaufpiele gehören, welche wir perfonliche Darftellungen ideali= firter und interessanter Scenen aus dem mensch= lichen Leben nennen, die lebhafte Theilnahme ber Bufchauer zu erregen. Gewiß liegt jedem Schauspiele ein intereffantes Greigniß aus bem menschlichen Leben zu Grunde; benn gemeine Handlungen und Borgange im Rreife ber Familien, ober bes Berufes eigenen fich Bur Erregung ber Aufmerksamkeit nicht. Auch werden burch Dieses Merkmal Geister und Damonen von der Bubne nicht ausgeschlossen, weil sie sich immer erft bequemen muffen, in menschlicher Geftalt zu erscheinen, und mit unserem Geschlechte durch eine ihm analoge Rede und Sandlungsweise in Berbindung zu treten. Uber wie wenig auch bas Drama

bes geschichtlichen, ober boch geschichtlichmöglichen Grundes entbehren kann, um durch Wahrscheinlichkeit die Illusion zu befordern; fo muffen doch die gewählten Scenen des Menfchenlebens idealisirt, oder durch Dichtung über die Schran: fen der Wirklichkeit erhoben werden, um fur die Schilderung der Charaftere freien Raum zu gewinnen, und durch ihre vollendete Driginalität, sowohl im Guten, als im Bofen, einen tiefern Eindruck hervorzubringen, als die Unschauung und Geschichte zu erzeugen vermag. Die Schauspiele haben daher mit den Romanen die Uebertreibung gemein, welche Ideale und Carricaturen bilbet, um durch den Contrast den beabsichtigten Wechsel der Gefühle zu erzeugen. Daher sind fie auch perfonliche Darstellungen, zum Unterschiede von Gedichten und Gemalben, weil baburch ber Buschauer fast unwillführlich der Gegenwart entruft und in die Mitte der Handlung versetzt wird. Unwillführlich ift deswegen das Interesse an der Person des Schauspielers, welcher sich bazu bergiebt, durch die Aufopferung feiner Gelbstftandigkeit ein Instrument der allgemeinen Ergoblichkeit zu werden, und nach dem Beifalle Underer, nicht immer ohne Gefahr bes Berluftes seiner Achtung, zu ringen. Denn ber Endzweck ber Schauspiele ift weder Beforderung der Sittlichkeit, noch Kurcht und Ruhrung, wie Uristoteles will, sondern die Er= regung einer lebhaften und innig gefühlten Theil= nahme an ber gelungenen Darftellung, fie moge nun ernften und tragischen, oder frohlichen und scherzhaften Inhaltes fenn. Nun hangt aber das Intereffe des Menschen von der Bildung und Richtung seines Bergens ab; ein edles und allen Regeln der Kunst entsprechendes Schauspiel fordert auch edle Buschauer. Da nun die Mehrzahl auf dieses Lob keine Unfpruche macht, so werden ihr gemeine, zweideutige und schlupfrige, ober boch possirliche Darstellungen immer beffer gefallen, als reintragische, ober reinkomische; man wird sich aber auch nun huten muffen, bas der Schaubuhne, wie fie war und ift, zur Last zu legen, was man vorher an dem verdorbenen, ober boch noch ungebilbeten Geschmacke ber Buschauer

tadeln und strafen follte. Mus biefer Entwickelung bes Begriffes errath man schon die Ursachen, welche eine große Un= gabl von Schriftstellern alterer und neuerer Beit gegen bie Moralitat ber Schauspiele eingenommen hat. Tertul= lian schrieb ein eigenes Buch gegen sie, in bem er sie eine Schule ber Ueppigkeit und bes Satans nannte: tragoedos cothurnis extulit diabolus; est enim theatrum priuatum impudicitiae consistorium. De spectaculis, c. 17. Chry: fostomus tritt in seinen Somilien oft als ein beftiger Strafredner gegen die Schauspiele auf, und Julian hatte vor ihm schon den beidnischen Prieftern verboten, ihren Stand burch Theilnahme an dem Theater zu entwurdigen (Sozomeni histor. eccles. 1. V, c. 16.). Eine große Ungahl drift: licher Moraliften theilte diefe Unficht, und felbft Rouffeau, ber boch felbst Schauspieldichter mar, erklart in einem merkmurdigen Schreiben an d'Alembert bas Theater in fleinen Stadten für sittenverderblich Weuvres, ed. de Deuxponts, t. XI, S. 131 f.). Alle Dief. Schriftsteller berufen fich auf den schlüpfrigen, geschraubten und üppigen Inhalt der alteren und neueren Theaterstücke; fie erinnern an den nach= theiligen Ginfluß, ben fie in allen Sahrhunderten auf die Tugend des Bolkes geäußert haben, und an den schlechten Ruf der Schauspieler, welche Die Romer offentlich entehrten (quisquis in scenam prodierit, infamis esto) und das kanonische Recht aus der christlichen Kirche feierlich ausschloß (histrionibus sucra non committantur mysteria. Decret. III, 2. 25.). Man vergl. Walche Ginleitung in Die Religionsstreitigkeiten innerhalb der lutherischen Rirche, Th. II, S. 390 ff. und besonders Staudlins Geschichte ber Borftellungen von bem sittlichen Berthe ber Schauspiele, Got= tingen 1823. Bon ber anderen Seite hat fich feit ber Reformation eine fehr achtungswerthe Bahl geiftvoller Schrift= steller zur Vertheidigung der Schauspiele vereinigt. Buther fagte: "Christen sollen Comodien nicht gang und gar flieben darum, daß zuweilen grobe Boten und Buberei barinnen find, ba man boch um berselben willen auch die Bibel nicht lefen von Ammons Mor. II. B.

durfte. Sie sind vielmehr ein Mittel, dem schandlichen Colibate entgegenzuarbeiten und die Menschen heirathsluftig zu machen (Balch. Musg. Th. XXII, S. 2277.)". In der fatholischen Kirche waren sonst die öffentlichen Umgange zur Passionszeit feierliche Schauspiele, und in den Schulen ber Resuiten führten die Zoglinge biblische Comodien und Tragodien auf. Die Konigin Christine von Schweben war ber Meinung: wenige Vergnügungen seien so nütlich, als eine aute Romodie (Mémoires de Christine, reine de Snède. Paris 1830. t. II, am Schlusse, maxime 300.). Die in der letten Zeit Ludwigs XIV. frommelnde Dain: tenon ließ in feiner Gegenwart in ihrem Erziehungsinfti= tute zu Saint : Cyr von den Pensionaren moralische Dramen aufführen und lud die Bischoffe dazu feierlich ein (Vie de Maintenon, Paris 1806. t. I. p. 235 s.), wie wenig auch ber gravitätische Bossuet mit biefer Maasregel zufrieden war (f. maximes sur la comédie. Paris 1694.). 3m Laufe der agyptischen Expedition Napoleons sprach die französische Regierung öffentlich ben Grundsatz aus, die moralische Gultur diefes neueroberten gandes konne nur durch Schausviele befordert und gehoben werden. Endlich ift von Seiten einer ber genialften und edelften Dichter Alles aufgeboten worden. Die Sittlichkeit des Theaters zu retten (Die Schaubuhne als eine moralische Unstalt betrachtet, in Schillers Werken, Stuttgart 1812. Bb. II, S. 392 ff.). Und wahr ift es allerdings, daß die Schauspiele durch die geschifte Zeichnung einzelner Charaktere (z. B. Mahomeds nach Boltaire) die Menschenkenntniß befordern; daß sie durch treue Schilderung herrschender Thorheiten (z. B. bes Geitigen und Bigotten nach Molière) bem Laster Abbruch thun; daß sie durch Beispiele des Muthes und der Geelengroße (wie in Schillers Tell und der Jungfrau von Drleans) das Gemuth erheben; daß fie nicht felten verkannte Familientugenden durch ruhrende Darftellungen empfehlen, den Geschmack bilden und veredeln, und zuweilen auch trefliche Sittenspruche dem Gemuthe tief einpragen. Sophofles und Euripides, Plautus und Terenz, Shakspeare und Racine, Schiller und Gothe haben vielleicht der Menschheit mehr genutt, als ein Beer von moralischen Autoren, welche die Lefer burch ihre Schwerfälligkeit nur ermudet, oder sie wohl auch durch falsche Maximen irregeleitet haben. Dennoch sollte man weder von der Mora= litat, noch Immoralitat ber Schauspiele überhaupt sprechen, weil fie die Bergen weber beffern, noch verderben, fon= bern ergreifen, ruhren und anziehen wollen; sie fassen gute und schlechte, ernsthafte und lacherliche, feurige und fanfte Charaftere auf, um durch den Contrast und durch die verwickeltesten Situationen bes Lebens ben Buschauer in bas Interesse ber Vorstellung zu ziehen, durch den Wechsel von Furcht und Hofnung, von Abscheu und Beifall, von Born und Mitleid lebhafte Gefühle in feinem Gemuthe zu erregen und ihm badurch, nicht einen moralischen, sondern aftheti= schen Genuß zu bereiten. Die Dramen Shakfpeare's find oft im hohen Grade indecent, und werden doch als Schau= spiele geschätt; Schillers Braut von Messina verwickelt ben Buschauer in bie Bande eines widrigen Fatalismus, und findet dennoch ihre Bewunderer; Don Juan endigt wie eine Capucinerpredigt über bas Fegfeuer, und hat doch viele leicht nie einem Buftling, ober einer Buhlerin bas bewegte Berg fur die Stimme der Pflicht geofnet; die berühmtesten Trauerspiele Schließen sich mit dem Gelbstmorde ihrer Belben, welchen gefühlvolle Buschauer heiße Thranen widmen, da sie boch im wirklichen Leben kaum ein ehrliches Begrabnif finben wurden. Wenn baber ber Schauspielbichter, als folcher, fich ruhmt, burch feine Werke die Sittlichkeit bes Bolkes verbeffert zu haben, fo ift diefer Ruhm eben fo eitel, als wenn der Romanschreiber, als solcher, sich einbildet, ein Sittenprebiger für seine Lesewelt geworden zu seyn; man ift mit bei= ben schon zufrieden, wenn sie ber Tugend nicht geschabet und einzelne Gunden nicht in ein vortheilhaftes Licht gestellt ha= ben. Eben fo ift es von ber anderen Seite ungerecht, wenn strenge Richter bas Theater überhaupt verdammen, weil auf ihm auch unsittliche Charaktere gezeichnet und dargestellt werden; denn wenn der Besuch der Schauspiele schon deszwegen unerlaubt wäre; so dürfte man auch die Geschichte der Patriarchen und das hohe Lied nicht lesen, so müßte man die lehrreichsten epischen Gedichte der älteren und neueren Zeit aus den Schulen verbannen, so dürfte man zuletzt an keiner großen Gesellschaft theilnehmen, weil man hier weise und thörigte Gespräche vernimmt, oder Zeuge von guzten und bösen Handlungen ist. Stellt man daher an den christlichen Sittenlehrer die Frage, wie man sich gewissenhaft in Rücksicht der Schauspiele zu verhalten habe; so kann er jedem tugendliebenden Menschen mit solgenden Vorschriften entgegen kommen:

- 1) Lege auf Schauspiele überhaupt keinen besonderen Werth, da sie nur Erholungen und Ergotz= lichkeiten sind, die sich felten mit der Burde des Beisen vertragen. Mußigganger, leichtsinnige, frivole, uppige, von der Langenweile gepeinigte Personen mogen in dem Theater ihre tägliche Unterhaltung suchen; dem ernften, vernünftigen, feine Freiheit achtenden und den Werth der Zeit bemeffenden Menschen hingegen genügt das große Schauspiel der Geschichte, der Natur, des Fami= lienlebens. Gin Hof, eine Stadt, ein ganzes Bolk, die sich vorzugsweise mit dem Theater beschäftigen, wie die Uthenienser und Romer, werden dem Vorwurse sittlicher Leichtigkeit felten entgeben und es bald durch elegante Thorheiten beweisen, weß Geistes Rinder sie find. Die edelsten Kirchenvater hielten sich von dem Besuche der Schauspiele rein; es ift zu wunschen, daß driftliche Religionslehrer dieses Beispiel nicht übersehen, ober gering achten mogen.
- 2) Meide unbedingt diejenigen Schauspiele, die entweder deinen Geschmack, oder dein sittliches Gefühl beleidigen, und durch zweideutige Grundsfähe, oder lufterne Darstellungen nachtheilig auf dein Herz einwirken. Jenes ist bekanntlich der Fall bei

Shakspeare, der seine tiese Genialität nicht selten durch die gemeinste und verächtlichste Lubricität entwürzdigt. Dieser Tadel' trift auch mehrere unserer beliebtesten deutschen Dramatiker, welche zwar ergößen und rühzren, aber durch ihre moralische Nullität und Principienzlosigkeit große Verheerungen in der Sittlichkeit des Volzkes anrichten. Fühlt sich nun ein gesitteter Mensch verzpslichtet, schon im Laufe der geselligen Unterhaltung das Gespräch mit dem abzubrechen, der ihm seiner unreinen Scherze, oder schlechten Grundsäße wegen mißfällt; so muß er auch Bedenken tragen, an Darstellungen auf der Bühne theilzunehmen, die wegen ihres sittlichen Unzwerthes nur Mißbilligung und Verachtung verdienen.

3) Beihe dem Schauspiele nie ein hoheres Interesse, als das des Augenblickes, damit es bich nicht in einen Buftand ber Paffivitat verfete, welcher die verderblichsten Leidenschaften zur Folge haben kann. Sich mit einer ftoischen Upathie zu wafnen, ehe man bas Theater betritt, fann freilich nicht gefordert werden, weil bann auch der End= zweck, sich zu ergogen, ober zu zerstreuen, verloren geben wurde. Aber die Musion, die bei einer lebendigen Darstellung fich auch bes ftariften Gemuthes bemachtigt, führt boch leicht zu einer Frohlichkeit, oder Ruhrung, welche Die Schranken personlicher Wurde überschreitet; man vergießt Thranen, deren man sich schamen, oder bricht in ein unmäßiges Gelachter aus, bas man bereuen muß; bald bemachtigt fich unferer ein Sang unferer Ratur, ber ohnehin schon machtig genug ist, nemlich ber, in unserem Wirkungskreife felbst ein Schauspieler zu werben. Gutgewählte und bargeffellte Buhnenftucke pragen sich oft ber Seele so tief ein, bag man ihrer Gindrucke nicht los und ledig werden kann und will, weil man bas für eine moralische Erhebung bes Gemuthes halt, was doch zuletzt nur ein fluchtiger Rausch, ober eine verwegene Luftschifferei ist. Dan unterscheide baber immer sorgfältig Spiel und Leben, damit durch den wegsgeworfenen-Enthusiasin des unbewachten Gemuthes der Ropf nicht verdreht und das Herz nicht verbildet werde.

4) Beobachte im Genuffe bes Theatervergnugens immer bas richtige Berhaltniß zu beiner Zeit, damit bu einer flüchtigen Unschauung nicht Stunden widmest, die ben Urbeiten beines Berufes gehoren; ju beiner Freiheit, damit dir das nicht Bedurfniß werde, mas doch zulegt eine fehr eitle und tauschende Lust ift; zu beiner wahren Bildung, damit die Gundfluth ber Schausviele nicht in bein Gedachtniß, in beine Buchersammlung ein= breche, und beiden grundliche Renntniffe und belehrende Schriften entsuhre; zur frommen Erhebung beines Bemuthes endlich, damit bu nicht ein ftarker Gelbftlauter im Parterre und darüber bald ein Confonant, ober gar ein stummer Buchstabe in der Gemeinde des Herrn werdest. Die Religion vieler Manner und Frauen ift an dieser Klippe gescheitert. Noch feltener foll man Rinbern den Befuch bes Schauspieles erlauben, und auch bas nur mit einer Auswahl und Borficht, die dem Merger= niffe unverdorbener, aber fehr empfanglicher Seelen zu begegnen weiß.

Ein sofort zu bezeichnender Schriftsteller, welcher als Sammler, Beobachter und Reisebeschreiber viele Freunde und Leser hatte, spricht den Comodien, als Darstellungen des Läzcherlichen, noch darum das Wort, weil alle Lacher gute Menschen seien. Wir wollen diese physiologische Resterion eben so wenig bezweiseln, als eine ähnliche Bemerkung von den Beleibten und Feisten (omnis pinguis bonus). Aber alles Lesenswürdige des nun von der Erde abgerusenen Verzsasser über diesen Gegenstand, giebt weder über die Natur des Lächerlichen, welche überhaupt schwer zu bestimmen ist, noch über die Sittlichkeit des Lachens befriedigende Austlätung. Man muß nemlich, um auf die Quelle, oder den Grund desselben zurückzugehen, zuerst das physische, oder animalische Lachen in das Auge sassen, welches nichts

Unberes, als der Effect eines Nervenkigels auf die Musfeln des Zwergfells ift und von einer unwillführlichen Bewegung der Lippen begleitet wird. Man nimmt dieses Grin= sen auch bei den Uffen mahr; es kann die Ursache besselben (z. B. durch Berührung der Fußsohlen) bekanntlich so boch gesteigert werden, daß sie den Tod zur Folge hat; auch steht es mit der seruellen Gemeinschaft in genauer Berbindung, baher benn auch biefer Gegenstand bei bem Pobel aller Bol= fer und Zeiten ein unausioschliches Gelächter erregt. dem Falle geht demfelben ein abnormes Berhaltniß der Bewegung des Nervenfluidum zu der Bewegung des Blutes voran, welches bis zur Upoplerie gesteigert werden kann. Rommt nun das Abnorme, Disparate und Ungereimte zur Unschauung (3. B. bei ber Grimace eines Poffenreißers), so verwandelt sich bas animalische Lachen in ein menschliches, weil die unerwartete Wahrnehmung des 216= surden ein Gedankenkigel (Sirach XXVII, 14. σπατάλη auagriag. Euther: sie kitelte sich damit) wird, der dieselbe Wirkung auf das Zwergfell hervorbringt, jedoch unter ber Leitung des Willens steht und also ichon zur Salfte will= fuhrlich ift. Wird endlich bas Ungereimte ohne Unfchau= ung nur gedacht, wie bei scurrilen Spielen des Wiges (3. B. ein zweischläfriger Rirchenstuhl, nach Lichtenberg); fo kann es auch dem ernsten und gebildeten Menschen durch ben Contrast seines Gefühles ein Lacheln abgewinnen. Biernach ift bas Lächerliche ber Effect eines Gebankenkigels, ber durch die plotzliche Wahrnehmung des Ungereimten erregt wird; vorausgefest, daß biefes Absurde nicht ernfter Natur ist (wie bei den Budungen eines Epileptischen), weil sonst Furcht und Mitleid den Reitz zum Lachen überwältigen und ihn in Schmerz und Traurigkeit verwandeln. Hieraus folgt nun aber, daß das Lachen, als ein halb thierischer, halb menschlicher Uct zwar in physiologischer und diatetischer Hin= ficht gut und heilsam senn und bei einer weisen Mäßigung sogar zur Erheiterung bes Menschen beitragen kann. Wenn aber in der Bibel Gott selbst lacht (Pfalm II, 4. XXXVII,

3.), so ist das schon eine Anthropopathie, die selbst dem Bolke auffällt; nur der Thor bricht in ein lautes Gelächter aus (Pred. Sal. VII, 7. Sirach XXVII, 14.), der Weise bez gnügt sich, zu lächeln (ebend. XXI, 29.), giebt sich nie dem gemeinen Reiße des Lächerlichen hin, und hütet sich in jedem Falle, Andere durch seinen Tadel lächerlich-zu machen. Sozgar der Witz, der Komus und Momus hat seine Weisheit, seinen Anstand und seine Sittlichkeit, und dadurch ist auch die unbedingte Apologie des Komischen auf dem Theater in seine Grenzen zurückgewiesen.

Wessenberg, über den sittlichen Einfluß der Schaubühne, Constanz 1826. Demokritos, oder hinterlassene Papiere eines lachenden Philosophen, Stuttgart 1832, B. I,

S. 177-215.

### §. 144.

Von der Sittlichkeit der Gludsspiele.

Blücksspiele sind leichte Beschäftigungen zum Vergnügen, in welchen die Runst mit dem Insalle zur Erlangung eines ausgesetzen Preises kämpst. Wie kein Runstspiel frei von dem Einslusse des Glückes ist, so giebt es auch kein Glücksspiel, von dem die Runst, oder Fertigkeit gauz ausgeschlossen wäre, ob man schon active, oder edle, und passive, oder unedle Glücksspiele unterscheiden kann. Neber ihre Sittlichkeit ist in Ermangelung eines deutlichen Begriffes von ihrer Natur und ihrem Zwecke lang erfolglos gestritten worden. Sie läßt sich indessen wohl vertheidigen, wenn nur diese Spiele nie zum Ernst werden, und sich innerhalb der Schranken einer verdienten, augemessen und augenehmen, also auch uns schädlichen, Erholung halten.

Der Begrif ber Glucksspiele hat von jeher beswegen viele Schwierigkeiten gefunden, weil das Reich der Möglich= feit und des in ihm wohnenden Zufalles unendlich ift, und die Phantasie sich nicht in der Errichtung von Lustgebauden erschöpft, die zwar wie Seifenblasen zerfallen und sich in Nichts auflosen, aber doch vorher durch ihren bunten Glanz bem schwachen Gemuthe eine kleine Freude bereiten. Man fann indessen wohl behaupten, daß sie 1) nichts Ernstes find, oder fenn follen, wie Tagarbeiten, oder Turniere, fon= bern leichte Beschäftigungen jum Bergnugen, gur Abspannung und Erheiterung des Gemuthes, die nach psychologischen Gefegen durch den Wechsel einer fleinen Furcht und Sofnung auf eine angenehme Weise erfolgt. Sobald die Furcht bis zur Beforgniß und Angft, die Hofnung bis zur begie= rigen Erwartung eines entscheidendfrohen Erfolgs gesteigert wird, verliert das Spiel sein wahres Wesen und wird unter trügerisch eingeschwarztem Namen etwas Falsches, Widersprechendes und Berderbliches. Sinter dem heuchlerischen Bor= wande des Spieles verbirgt man dann die verratherische Ub= ficht, den Underen zu hintergehen und um bas Seinige zu bringen. 2) Der Gegenstand Diefer Beschäftigung ift ein nach gewissen Regeln angeordneter Wettkampf ber Theilneh= mer mit dem Bufalle, der nach den ihm vorgeschriebenen Besetzen entscheiden foll, welcher gesiegt hat und besiegt ift. Die Grundidee der beliebteften Spiele, wie des Schachs und Hombre's, ist fast immer von Gefechten genommen, welche Sieg und Niederlage zur Folge haben. Je mannigfacher, verwickelter und ingenibser diese Kampfordnung ift, defto in= teressanter und edler ift auch das Spiel felbst, daher immer die Wahl des Spieles mit der geistigen und sittlichen Bildung ber Theilnehmer in einem unverfennbaren Berhaltniffe fteht. 3) Dem Sieger in diesem Kampfe, welchem ber Zufall als Richter, als absoluter, oder constitutioneller Ronig vorsteht, wird ein bestimmter Preis zuerkannt, ber das Interesse ber Spieler weft und belebt, er bestehe nun in dem blogen Ruhme bes Triumphes, oder in gewiffen Vorrechten und

Geldprämien. So bringen die Indier in Nordamerica einen großen Theil bes Winters, wo sie nicht jagen konnen, mit Gludsspielen zu, die zum Theil allerdings eine technische Fertigkeit erfordern, aber durch die willkuhrlich angeknupften Preise ganze Familien zu Grunde richten. Zuerst werden Biberfelle, dann Goldstücke und Kleinodien, zulett Habseligs feiten und die Butten felbst barangesett. Der Berlierende wird ohne Gnade aus feiner Sutte gejagt (Mémoires de Tanner, ou trente années dans le désert de l'Amérique du Nord. Traduit par Mons. de Blesseville. Paris 1835. t. I. p. 228 s.). Wesentlich sind diese zur Natur des Spieles nicht; Franciscaner und Capuciner beweisen auf der Regelbahn und bei anderen ihnen erlaubten Spielen die lebhafteste Theilnahme und die aufgewekteste Leidenschaft, ver= schmaben aber jeden pecuniaren Gewinn. Die unverhaltniß= mäßige Bestimmung diefer Preise und ber mit ihnen häufig verbundenen Wetten ist die gefährliche Klippe, an der die 3wedmäßigkeit und Rechtmäßigkeit bes Spiels fo häufig scheitert. Alle Runftspiele laffen dem Bufalle einen ge= wiffen Raum; es ift fein Schachspieler fo scharffinnig, daß er alle Plane und Zuge feines Gegners vorherfeben, und wiederum fein Billardspieler fo geubt, daß er es bei der Bewegung der Rugeln in dem Augenmaaße, oder der Richtung seiner Rrafte nicht versehen und so bem Glucke einen kaum au hindernden Ginfluß bereiten follte. Infofern gilt das, was wir von den Gludsfpielen erinnern werden, auch den Kunft= spielen. Aber eigentlich handeln wir doch nur von jenen, und theilen sie in die activen, oder edlen ein, wo eigene Intelligenz und Fertigkeit die Berrschaft des Bufalles maßigen und leiten fann, und in die paffiven, unedlen, oder die fogenannten Hazardspiele, die eine fast gangliche Unterwerfung unter die Entscheidung des Gludes fordern. Mit diefer Er= klarung und Beschrankung bes Begriffes wenden wir uns zu der Sittlichkeit der Glucksspiele, über die man von jeher sehr entgegengesetzte Urtheile gefällt hat. Im U. Teft. wird ber Musschlag durch das Loos fur etwas Beiliges und

Göttliches gehalten (3. Mof. XVI, 8. Sprüchw. XVI, 33.) Im N. T. erfolgt die Theilung des galiläischen Gewandes Jefu durch das Loos (Joh. XIX, 23 f.) in Beziehung auf eine alte Beiffagung, und Matthias wird durch daffelbe amtlich zum Apostel an Judas Stelle erwählt (Apostelgesch. I, 26.). In homers Iliade ziehen die helben ihre Loofe unter feierlichem Gebete zu Beus aus bem Belme (VII, 171 ff.). Der Talmud hingegen erklart ben Bretspieler (κοβεία, בקבוא ) fur ehrlos und untuchtig zu einem gerichtlichen Zeugnisse (חשבה c. I, §. 8.). Huch die Romer hatten die alea mit der Infamie belegt (Sueton. in vita Claudii, c. 5.); aber ein verwandtes Spiel, latrunculi genannt, nimmt Seneca nachbrudlich in ben Schutz und ruhmt es als einen erheiternden Zeitvertreib (ludimus latrunculis, in supervacuis teritur subtilitas. Epist. 106. vergl. de tranquillitate animi, c. 14.). Das altere fanonische Recht verbietet das Bret- und Burfelspiel (aleas et taxillos) nur den Clerifern, gestattet ihnen aber auch nicht einmal, Buschauer bieses Bergnugens zu fenn (Decret. III, t. 1,). Muhamed und die Japanesen haben auf die Theil= nahme an Hazardspielen Todesstrafe geset (Voyages au Nord, tom. IX. p. 98.); felbst die Staatsanleihen bei ben Wechslern verwerfen sie als Hazardspiele, welche der Koran untersagt (Correspondence d'Orient, par Mess. Michaud et Poujoulat. Bruxelles 1835, t. II, p. 248.). In Stalien und Frankreich ist das Kartenspiel durch das sogenannte Lands= fnechtsspiel seit dem 16. Jahrhunderte übel berüchtigt gewor= ben; namentlich haben die Wiedertaufer und andere ihnen verwandte Secten die zu Munfter in den Rloftern vorgefundenen mufikalischen Inftrumente und Rarten zerschmettert und verbrannt, um ihr neuerrichtetes Gottesreich von diefen Greueln zu reinigen (Jochmus Geschichte ber Rirchenreformation zu Munfter burch die Wiedertaufer. Munfter 1825. S. 127.). Unter den Reformirten widersetzten sich dieser Strenge Barben= rac (traité du jeu. Amsterdam 1737) und Laplacette (des jeux de hazard. Amsterd. 1704); aber Bockerobt,

Bubbe und die ganze pietistische Schule widersprechen ih= nen mit großem Gifer und tragen barauf an, die Rartenspieler von dem Genuffe der heiligen Abendmables auszu= schließen, weil sie die Glucksspiele mit mehreren Stellen bes R. T. (Ephef. V, 16. Phil. II, 12.) fur unverträglich bielten (Walche Ginleitung in Die Religionesfreitigkeiten innerhalb ber lutherischen Kirche, B. I, 767. II, 292.). Da die nachtheiligen Folgen des Spieles ihre Vortheile bei Weitem zu überreichen scheinen; so kann man die zu weit getriebene Strenge dieser Moralisten ihrer guten Ubsicht wegen nicht migbilligen. Dennoch hat ihr frommer Gifer ber Sitten= lehre offenbar mehr geschadet, als genütt, weil er von der einen Seite Beuchler bildete, welche die gang werthlose Berzichtleiftung auf dieses Vergnugen sich zum großen Verdienste anrechneten, von der anderen Furchtsame, die mit erschrockenem Gewissen spielten, und zulett Latitudinarier in der Tugendlehre überhaupt, die, weil sie ein Recht zu haben glaub= ten, frei vor aller Welt zu spielen, auch die Schranken ber wahren Pflicht durchbrachen und sich über sie, als Berbote pharifaischer Engherzigkeit, hinwegsetzten. Diesem Zwiespalte der achten und unachten Religiosität ein Ende zu machen, wird es nothig fenn, tiefer in die Natur des Spieles ein= zudringen und seine 3mede mit den Forderungen des heili= gen und von dem Wahne der Zeloten und Schwarmer un= abhångigen Pflichtgebotes zu vergleichen. Sier wird man sich nun zwar bald überzeugen, daß der Mensch, als moralisches Wesen, aus dem Reiche der Sinnlichkeit und Tauschung immer mehr in das Reich der Wahrheit, der Pflicht und sittlichen Weltordnung, das heißt in das Reich der freien Nothwendigkeit eintreten foll, aus welchem jeder Bufall verbannt ift. Denn unweise denkt und handelt jeder Mensch in eben bem Berhaltniffe, als er an Gluck und Bu--fall glaubt und sich dem Ginflusse desselben epikureisch preisgiebt. Mit biesem Ernste bes Weisen und Christen steht nun allerdings das Spiel, auch das unschuldigste und unzweideutigste, im geraden Widerspruche. Allein wir fragen

nicht, ob Glucksspiele eine an sich gute und moralisch preiswurdige Handlung seien, zu der man jeden Men= schen verpflichten konne? Denn hierauf wurde man aller= bings verneinend antworten und dem vielmehr eine höhere Uchtung widmen muffen, welcher fich uber bas Bedurfniß jedes Spieles zu erheben weiß. Unser Problem stellt sich vielmehr fo: ob es erlaubt, das heißt, moralisch moglich sei, daß ber Mensch spiele, und ob sich in einer sittlichen Weltord= nung Kalle benten laffen, wo es fur ben Ginzelnen Pflicht werden fonne, daß er spiele? Diese Frage bejahen wir aber unbedenklich, weil es 1) die Rrafte des Menschen uberfteigt, immer ernft und mit ber ganzen Rraft fei= nes Willens auf die hoheren 3mede bes Lebens ge= richtet zu fenn. Er bedarf als Sinnenwesen ber ganglis chen, und als sinnlichgeistiges Wefen ber halben Ruhe burch eine leichte Thatigkeit bes Berftandes und Rorpers, einer Berablassung aus der unsichtbaren und geschlossenen Ord: nung reinvernünftiger Gedanken in das Reich der Phantafie, ber Scherze, des Wiges, ber Dichtungen und Traume. Man fagt daher nicht zu viel, wenn man behauptet, daß 2) je= ber Mensch spielt und spielen muß, ber Beise, wie ber Thor, der Heilige, wie der Unheilige, weil er sich des Bedürfnisses nicht entschlagen kann, aus der Lichtwelt der Ideen in die Bilderwelt seines inneren Sinnes berabzustei= gen und sich in berfelben zu beschauen und zu bewegen. Go zeichnete Jesus Buchstaben in den Sand, wahrend er fehr ernste und bedeutungsvolle Worte zu den Pharifaern sprach (Joh. VIII, 8.); fo spielte Sokrates mit der Sand, oder mit seinem Gewande, mahrend er seinen Schulern die tieffinnig= ften Fragen und Aufgaben vorlegte; fo spielte Seneca mit Latrunkeln, Guler am Schachbrete und Kant am Sombreti= sche. So spielt die andächtige Nonne mit der geweihten Beilandspuppe, ber Monch mit feinem Paternofter, und der Berehrer der heiligen Schrift fetzt sich ein biblisches Lotto aus geistlichen Spruchen zusammen, aus bem er, zuerst nur spielend, bann leider oft im Ernfte, feine Lofung bes Sages

zieht. 3) So wenig es nun der erhabene Stifter des Christenthumes bedenklich fand, daß kleine Rinder spielend Soch= zeitreigen und Leichenzuge aufführten (Matth. IX, 17. Buf. VII, 32.), eben so wenig konnen wir baran Unstoß nehmen, wenn große Rinder, was wir doch in den Stunden ber Erholung Alle find, ein Stiergefecht, Konige und Konigin: nen, Soldaten und Knechte, Schafe und Schweine, Bahlen und Bilder auf Tafeln von Holz und Papier zeichnen und fich aus diesen Figuren ein Spiel zu ihrer Ergob= lichkeit zusammenseten. Duffen wir ja im Ernfte oft genug mit unseren Geschäften, mit unseren Collegen, mit unseren Freunden und Gegnern kampfen; warum soll nun ein gemalter, erdichteter und scherzhafter Wettstreit, der uns überall an wirkliche Scenen bes Lebens erinnert, unerlaubt und pflichtwidrig senn? Jedes Spiel ist ja ein kleines System und ein Versuch in der Gesetzgebung, der den Verstand scharft und den Beift bildet. Wir wurden feine Leibrenten und Witwencassen haben, wenn wir keine verftandigen Berechnungen bes Zufalles und fein Spiel gehabt hatten. Biele Menschen spielen nur barum nicht, weil es ihnen an Ge= wandheit des Beistes, an Urtheilskraft und Scharffinn fehlt. Dabei ift 4) der Endzweck des Spieles Ubspannung, Erheiterung und Erholung, also ein von ber Pflicht nicht nur zu= gelassener, sondern gebotener 3weck, der gerade durch diese leichte Beschäftigung und den durch sie erzeugten Wechsel ber Gefühle ficher und ber Natur ber Geele gemaß erreicht wird. Der fleißige Hausvater, der tieffinnige Belehrte, der Hypochonder, der Kranke und Bekummerte finbet hier eine Berftreuung, die feiner Bildung, feinem Beschmacke und seiner Neigung zusagt; weise Merzte bes Leibes und der Seele muffen fie ihm empfehlen, ja vielleicht gur Pflicht machen, um ihn feinem gegenwärtigen Gedankenkreise zu entrucken und mit der wiederkehrenden Freiheit der gebundenen und ermatteten Seelenfraft neues Licht und neuen Muth in fein Inneres zu leiten. Für feine schlummernden Leidenschaften kann nun zwar dieses Bergnu-

gen allerdings gefährlich werben, ba bie Erfahrung lehrt, daß Menschen, die im geselligen Gedankenverkehr sonft vor= sichtig über sich wachen, gerade bei bem Spiele sich vergef= fen, und nun mit ihrem Eigennute, mit ihrer Seftigkeit, mit ihrer Tadelsucht und Unredlichkeit ohne Scheu hervortreten. Aber eben beswegen fann 5) bas Spiel auch eine Schule ber Sittlichkeit werden, zur Aufmerksamkeit auf fich felbst, seine Ungeschicklichkeit und Unart ermuntern, und mannigfache Gelegenheit barbieten, fich flug, theilnehmenb. nachsichtig, geduldig, wohlwollend, menschenfreundlich, groß: muthig, gartfuhlend und edel zu beweisen, und so aus bem Rreise besselben nicht nur frober, sondern auch weiser, reicher an Menschenkenntniß, ja selbst besser und geachteter hinmeg= zugehen, als man in denselben eingetreten war. Wer baber feinen beschränkten und von gemeinen Vorurtheilen befange= nen Geift verrathen, ober gar des Aberglaubens, ber Beuchelei und Lieblosigkeit sich schuldig machen will, ber wird und muß fich auch huten, ein Bergnugen unbedingt fur un= erlaubt und unsittlich zu erklaren, welches fo viel psychologifch merkwurdige, ja fogar achtungswurdige Seiten und Unsichten darbietet. Es handelt sich bemnach nur von dem weisen und rechten Gebrauche de Spieles, ber auf fols genden Borschriften beruht.

1) Spiele nur dann, wenn du der Erholung bes darfst, und dich ihrer durch Anstrengung in deinem Beruse würdig gemacht hast. Wer gar nicht gearbeitet, oder sich schon auf eine andere Weise zerstreut hat, bes darf des Spieles eben so wenig, als der schon Satte einer neuen Mahlzeit. Es ist daher für den Weisen ein höchst widriger Anblick, Männer, die in Amt und Würde stehen, schon in den Morgenstunden am Spieltische verssammlet zu sinden; ein Unsug, den bereits Sueton an dem Tyrannen Domitian tadelt (alea se oblectabat matutinis horis. Domit. c. 21.). Spieler von Prossessich vollends sind den Müßigängern und Tagediez ben gleich zu achten und fallen als Taugenichtse, wie

- hoch sie auch stehen mogen, ber Zucht bes Staates an-
- 2) Bable fein Spiel, welches mit beiner geisti: gen und fittlichen Bildung in einem unglei= chen und unangemeffenen Verhaltniffe fteht. Technische Spiele, wie das Schach:, Billard : und Regelspiel, sind bekanntlich ohne Tadel, aber fur Biele unbequem und ber nothigen Unstrengung wegen auch oft unzweckmäßig. Gemeine und niedrigen Scenen des Lebens abgeborgte Spiele hingegen verderben ben Geschmad und führen leicht in schlechte Gesellschaft und zu einer zweideutigen Unterhaltung. Reine Sagarospiele endlich sind zwar nicht unerlaubt, da man die Unschuld felbst nicht tadelt, wenn sie Gleich und Unaleich spielt, oder, eine Blume entblatternd, einen Lieblingsspruch auf 'sich anwendet; aber wenn es auch die Bernunft gestattet, zuweilen sein Gluck zu versuchen, ober dem Zufalle auf der Spur zu folgen, fo muß man sich das doch nur felten und gleichsam im Borbeigeben erlauben, weil hier nichts zu thun, ja nicht ein= mal etwas Bernunftiges zu benten ift. Die aus reinen Bufallsspielen einen unnugen Beruf machen, find nicht nur verwegene und unnuge, sondern sie werben auch bald dumme und aberglaubische Menschen, die sich aller Regeln des Denkeus und Wollens entschlagen und daher leicht zu großen Freveln und Berbrechen versucht werden.
- 3) Meide jedes Spiel, welches, seine Natur verläugnend, sich in Ernst verwandelt. Jedes Spiel, das durch seine Preise und Wetten, im Falle des höchstens Gewinnes ein bedeutender Erwerb, im Falle des höchsten Verlustes eine schmerzliche Verminderung deines Vermögens werden kann, ist zweideutig, gefährlich und unwürdig. Jedes Spiel, welches heftige Leidenschaften, Zorn, Haß, Nechthaberei und Eigennutz bei dir aufregt, ist verwerslich; der Vernünfe

tige muß sich auf kein Spiel einlassen, von dem er nicht vermuthen kann, er werde in jedem Falle gewinnen, wenn er auch der gemeinschaftlichen Erheiterung ein kleines Opfer bringen muß. Jedes Spiel endlich, welches lang dauert, oder gar bis tief in die Nacht verlängert wird, ist verdächtig, ermidend, nicht ohne Vorwurf des Gewissens, und selbst der Gesundheit und dem guten Ruse nachtheilig. Je anziehender und reihender sür dich ein Spiel ist, desto rühmlicher wird es senn, in der Theilsnahme an ihm Maas und Ziel zu hatten.

4) Laß das Spiel nie zur Gewohnheit, oder gar zum Bedürfnisse werden. Wer täglich, zu gewissen Stunden, und nun vollends in geschlossenen Parthien mit denselben Menschen spielt, der raubt sich auch die Mannigsaltigkeit einer besseren Unterhaltung, wird einseitig, einförmig, in dem Lause und Wechsel seiner Gedanken beschränkt, und zuleht unsähig, den Spießbürgerkreiß seines armseligen Vergnügens zu verlassen, mit Underen sich zu befreunden, und überhaupt sich zum Höheren und Edleren zu erheben. Tede sittliche Dienstbarkeit ist verächtlich, sie mag nun Knechtschaft des Geldes, der Sinnlichkeit, oder der Würfel und Karten seyn.

Brandes Betrachtungen über das weibl. Geschlecht, Th. III, S. 93 ff. Garve, über Gesellschaft und Einsamsteit, Th. I, S. 285 ff. Rosaliens Nachlaß (von Jacobs). Leipzig 1812. S. 417.

#### §. 145.

Bon ber Unfittlichkeit ber Gludsfpiele.

Alle Glücksspiele verlieren indessen ihren sitte lichen Charakter und werden verwerslich, wenn sie in Spielsucht, Gewinnsncht und Betrug ausarten und ihren Freunden eine Leidenschaft einslößen, die, wie namentlich die Neigung zum Lotto und zu

ähnlichen Hazardspielen, einen unglanblichen Grad der Verbleudung erreichen kann. Die Unglücklichen, die von ihr ergriffen werden, opfern dann ihren thözrigten Begierden Wahrheit, Glauben, Redlichkeit, Treue und hänsliches Wohlsehn auf, und bauen, sern von der Ordnung der Vernunft und Pslicht, ihre ganze Hosnung auf einen glücklichen Zufall, der zuslett, wie ein Traum, verschwindet, und nur Unheil und Verzweislung zurückläßt.

Der fur unbeschäftigte und vergnügungsliebende Menschen so einladende Hang zum Spiele führt auf große Ub= wege, wenn er die Spielsucht, oder die Leidenschaft fur das Spiel erzeugt, die fich unbewachter Gemuther leicht mit großer Gewalt bemächtigt. Der sonst nur zuweilen Spiesende, wird nun ein Spieler, welcher sich aller ernsthaften Geschäfte entschlägt, zu allen Stunden und Zeiten spielt und bie Genoffen feines Bergnugens an allen Orten, ohne Muswahl, mit der gemeinsten und niedrigsten Geselligkeit aufsucht. Systematische, technische und wohlgeordnete Spiele ermangeln dieses Reiges und find daher schon vermoge ihrer Matur dem Migbrauche weniger unterworfen. Hagardspiele hingegen todten die Bernunft, fuhren die regellose Phantafie in das eitle und taufchende Reich bes Bufalls ein und ofnen bann allen Berirrungen des Beiftes und Bergens ein weites Feld. Gie nahren ben Muffigang und ben Bang gur Bequemlichkeit, weil in ihrer Mitte ber Rreis des Denkens und Handelns fehr beschrankt ift und man fich bloß einer ge= spannten Passivitat ergeben barf. Sie führen überdies zu falschen und irrigen Speculationen, weil man fich unaufhorlich mit der eitlen Hofnung schmeichelt, den Gang des Zufalles zu ergrunden, ba boch eine unbefangene Betrachtung lehren mußte, daß zwar auch ber Fall ber Wurfel und bie Reihenfolge ber gewählten Karten von einem bestimmten Befete abhangt, daß es aber die Grenzen unferer Geschicklich:

feit und Ginsicht übersteigt, jenen zu bemessen und diese zu errathen. Leiber achtet ber bethorte Mensch auf Diese Stimme ber Vernunft nicht, und nimmt in seiner Begierbe, Ungst, lieber zu abergläubischen Mitteln, zu Beschwörungen und Traumbuchern seine Buflucht, bis er, oft genug betrogen, zulett felbst ein Betruger wird. In genauer Berbinbung mit dieser Leidenschaft steht die Gewinnfucht, ober bie Verkehrtheit bes Willens, welche bas Spiel aus Gigennut in einen Gegenstand bes Erwerbes verwandelt. oft, glucklich und um bobe Preife fpielt, kann ber Verfuchung zu biefer Thorheit leicht unterliegen; er betrachtet ben Preis bes Bergnugens, ber gar nicht in Rechnung fommen follte, als eine Frucht feiner Arbeit; und da diefe Arbeit leicht, angenehm und zugleich ergiebig ist, so macht er sie zu einem Erwerbszweige und verfaumt barüber bie eigentlichen, ehrenvollen, wurdigen und belohnenden Gefchafte. Dem Pfp= chologen und Unthropologen giebt bas Glud im Spiele, bas, wie jeder Wechfel ber Dinge, gewiß feinen naturlichen Grund hat, manches bis jest noch Unerforschte zu denken; aber für ben gewöhnlichen Menschen ist es fast immer ein Ungluck. ober boch eine Berfuchung zu großen Unordnungen und Fehl= tritten. Denn nun ift ber Weg auch jum Betruge, ober zum falschen Spiele gebahnt, wo man, den Lauf des Bufalles zu feinem Bortheile zu lenken, die Ordnung bes Spieles unredlicher Beife ftort und an bem stillschweigenb, ober ausdrücklich eingegangenen Bertrage bundbruchig und zum Verräther wird. Es geschieht bas aber entweder von Seiten beffen, welcher bas Spiel anordnet, ober von Seiten ber Theilnehmer und Genoffen bes Spieles. Jenes ift ber Fall, wenn falsche Burfel, Karten und verratherische Berkzeuge bes Spieles bargeboten werben, burch welche man bem Unternehmer ben Sieg erleichtert und zuwendet. In großen Spielhäufern und Spielgefellschaften ift biefe Erscheinung nichts Ungewöhnliches; man tritt in sie burch die Thure der Hofnung ein und geht oft burch bie Pforte bes Schreckens und ber Berzweiflung aus ihrer Mitte binweg (Mercier

nouveau Paris t. VI, p. 90.). Auch die Zahlenlotterien haben ruhige Beobachter von diesem Vorwurfe nicht freige= sprochen; sie haben berechnet, daß dem Unternehmer, ober Bankspieler nach ber inneren Ginrichtung bes Spieles von ber gesammten Einlage viel mehr (von dem Muszuge 16, von der Umbe 3, von der Terne 5, von der Quaterne 78) zu= fomme, als es ber Gerechtigkeit gemäß ift; baber fich ba, wo ber Staat nicht felbst erwerbend eintritt, überall Gludsritter zu diesem einträglichen Geschäfte drangen (Putters Selbstbiographie, S. 702 ff. Be & Durchfluge durch Deutsch= land, hamburg 1798, Bd. V, G. 161 ff.). Gin großer Staatsmann (Turgot) hat das auch unbedenklich eingeraumt und die Fortsetzung der großen Pariser Staatslotterie theils durch den bekannten Wahlspruch Bespasians, es riecht Alles gut, was Geld einbringt, theils durch die unumgang= liche Mothwendiakeit entschuldigen wollen, den offentlichen Aberglauben mit einer Abgabe zu belegen (Soulavie mémoires historiques et politiques du règne de Louis XVI., Paris 1801, t. II, p. 343.). Uber beffer mare es boch wohl, diesen Aberglauben, welcher so vergiftend auf die Sittlichkeit des Bolkes, und fo zerstorend auf sein hausliches Gluck einwirkt, mit der Wurzel auszurotten, als ihn durch bas Unsehen des die Schwachen bevormundenden Staates in Die Gemuther zu pflanzen. Gin kleiner und schmablicher Gewinn, den Moral und Politik so laut und nachbrucklich verurtheilen, sollte da nicht mehr blenden und reigen, wo sich ber erleuchteten und hoheren Staatsokonomie ungleich ergie= bigere Quellen bes gemeinen Besten mit Ruhm und Ehre ofnen. In Rufland wenigstens, wo doch häufig gespielt wird, kennt man keine Zahlenlotterien, wie fehr auch die in diesem großen Reiche noch vorhandene Leibeigene eine gun= stige Gelegenheit suchen mogen, sich frei zu spielen, wenn ihnen bas durch Fleiß und Arbeitsamkeit nicht gelingen mag. Oft genug laffen fich aber Untreue und Falschheit im Spiele auch die übrigen Theilnehmer an demfelben zu Schulden kommen, indem sie durch zweideutige und heimliche Runfte die Regeln des Spieles verletzen und die Pflicht der Wahrhaftigkeit und Redlichkeit übertreten, den Zusall zu ergreisen und ihr sogenanntes Glück zu verbessern (corriger la fortune). Die Unsittlichkeit und Verwerslichkeit dieser dreifachen Verirrung läßt sich indessen aus entscheidenden Gründen nachweisen, weil

- 1) die Spielsucht eine der traurigsten und verderblichz sten Leidenschaften ist. Wer sich ihr einmal hingegeben hat, denkt nur an Zahlen, Würfel und Karten, selbst in den Versammlungen der Andacht, vernachlässigt seinen Beruf und seine Pflichten als Gatte und Väter, und opfert sein Eigenthum den ihörigten Erwartungen eines unsicheren Glückes auf. Die erste Geldverlegenheit sührt bald zum Betruge und zur Veruntreuung, oft zum Diebstahl, Naub und zu großen Verbrechen. Ist schon der Verlust dem Spieler nachtheilig, so wird ihm der Gewinn erst recht verderblich, weil er das Leichterworzbene eben so leichtsinnig verschwendet und nie zu einem sicheren und ruhigen Besitze gelangt. Fast immer wird die Spielsucht ein Grab der Angend und eine Quelle des bittersten Elendes.
- 2) Der Gewinnsüchtige ist zwar noch nicht so tief gesunken, aber doch ein Heuchler und Laurer, der alle Vergnügungen des Spieles lähmt und tödtet; denn wenn er es offen bekennen wollte, daß er nur spiele, um zu erwerben und sich zu bereichern, so würde und müßte er von seinen besseren Freunden verachtet und gemieden werden. Auch der Spieler von Prosession heuchelt das her immer eine gewisse Großmuth und Uneigennüßigkeit, weil er sich des Geständnisses schämen muß, das als einen ernsten Beruf zu betrachten, was jedem Anderen nur Zerstreuung und Erholung ist. Mehrere Gewinnssüchtige in einem Kreise vertragen sich daher eben so wenig, als mehrere Betrüger, weil sie sich gegenseitig verletzen und den gemeinschaftlich ausgesprochenen Zweik

bes Vergnügens zerstören. Diese Bemerkung gilt vorzugsweise

- 3) der Bottosucht und ben fortgesetten Sazarbspielen überhaupt, weil das Vergnugen der Berftreuung und Er=. holung bei ihnen kaum in Unschlag gebracht werden kann. Es ist moglich, daß ber, welcher einmal, wie vor= übergebend, eine Numer im Lotto mablt, bloß fein Blud versuchen und sich Gewinn, wie Berluft, gleich: muthig gefallen lassen will. Dieser leichte Wechsel von Furcht und Sofnung, bem man fich freiwillig unterwirft, ist noch nicht tabelnswerth. Uber wie unwahr= scheinlich, ja bochst unwahrscheinlich auch diese Sofnung ift, so ergreift sie boch die Ginfalt und Eigenliebe ber Menschen begierig; bas bethorte Bolf benkt nicht an die Taufende, welche verloren, sondern nur an den Einzigen, der bas große Loos gewann. Jeder aus dem Haufen schmeichelt sich, diefer Ginzige zu fenn und biefer Muserkorne zu werden; er bringt ben letten, vielleicht schon gestohlenen Groschen bem Glücksrade, ober ber Roulette bar, und sinnt nun, unwillig und schmerzlich getäuscht, auf neuen Betrug und Mittel zu neuen Sofnungen. So wird die Gewinnsucht in Spielen des reinen Zufalles noch verderblicher, als bei ben übrigen. Der weise und gute Mensch erwirbt sich ein Eigenthum durch seinen Fleiß und verachtet eine Belohnung, er nicht verdient hat und nur als eine Beute fremder Unwissenheit und Thorheit betrachten fann.
- 4) Noch unwürdiger ist endlich das falsche Spiel und der Betrug im Spiele. Die gemeinschaftliche Theilenahme an dieser geselligen Ergötzlichkeit setzt immer Treue und gegenseitiges Vertrauen voraus. Dieses Vertrauen täuscht der falsche Spieler auf eine hinterlistige Weise; er wendet vor, nur des Vergnügens wegen zu spielen, will aber in der That gewinnen und erwerben, und ist folglich ein Lügner; er bricht den Vertrag des Spieles durch die vorsebliche Verletzung

feiner Regeln, und handelt also treulos; er nimmt endlich dem nichts argwöhnenden Freunde das Seinige und wird dadurch ein Dieb. Der Betrug in ernste haften Geschäften kann daher zwar nach dem Rechtsgesseite strässlicher seyn, als das falsche Spiel; aber, auf der Wage der Sittlichkeit gewogen, ist dieses noch schlechter und verwerslicher und wird daher überall mit verdienter Schmach gerügt.

Luther, vom Spielen, in sein. Werken Th. III, S. 1952 ff. der Walch. Ausg. Moore's Abhandlung von der Spielsucht, aus d. Engl. von Ziegenbein; Helmstädt 1799. Bussière in s. Voyage en Russie en 1829, Paris 1831, bemerkt (S. 309): C'est à ce vide de l'esprit,, qu'il saut sans doute attribuer la passion violente du jeu, qui regne ici dans tous les âges et sait, que les sortunes colossales s'ecroulent. Das Spielen, eine Pred. von Zollikofer in s. Warnung vor einigen herrschenden Fehlern des Zeitalters. Leipzig 1788. S. 83 ff. Warnungen vor den sittlichen Gessahren des Spielens: in m. Predd. über Jesum und seine Lehre. Dresden 1819. S. 393 f.

#### §. 146.

## Sittliche Unficht des Tanzes.

Vielfach verschiedene Urtheile hat auch der Tanz erfahren, weil man gewohnt war, ihn nur als eine lustige und zur Erregung sinnlicher Triebe führende Bewegung des Körpers zu betrachten, die sich der Christ nicht erlauben dürse. Diese Unsicht kann aber weder durch das Ansehen der Schrift, noch durch Vernunftgründe gerechtsertigt werden, wie viel Ursache man auch haben mag, die Sittlichkeit des in Frage stehenden Verguüsgens von mannigsachen Bedingungen abhängig zu

machen. Es ist nemlich der Tanz, bei seiner Verwandtschaft mit dem Interesse des Geschlechtes, nur eine Ergöhlichkeit der Jugend und daher mit der Würde des reiseren Alters nicht verträglich; er darf auch hier nur der Ausdruck edler, oder doch erlaubter und auständiger Gesühle sehn, und muß in jedem Falle den Forderungen der Mäßigkeit und Selbstachtung Genüge leisten.

Da bie Moralitat der Handlung, von der wir sprechen, gang besonders von einem richtigen Begriffe derfelben abhangt, so wird es nothig fenn, diefen zuerst in seiner ganzen Bestimmtheit aufzufaffen. Lucian, der uns eine fleine Schrift über diesen Gegenstand hinterlassen hat, erklart ben Tang für ein wohlbemeffenes Ginberschreiten der Fuße (evτακτος ξμβασις ποδών. De saltatione, in der Zweibrucker Musg. f. Werke, Th. V, S. 130 ff.). Diese Unsicht scheint gber ein wesentliches Merkmal dieses fur Biele so reigenden Bergnugens mit Stillschweigen zu übergeben. Gewiß ist der Tanz eine tactmäßige Bewegung der Fuße und des Korpers überhaupt. Man sieht es ja an dem Marsche der Soldaten, welchen Ginfluß das Tempo auf die Bemeffung bes Ganges hat. In Liefland schneidet, maht und erntet man sogar nach bem Tacte und läßt den Virtuofen, der die Feldarbeit mit ber Schalmei, oder dem Dudelsacke begleitet, in ein schnelleres Zeitmaas übergeben, wenn die Sande der Schnitter laß und trage werden. Diefe Fußbewegung hangt aber doch von dem Reige des Gesanges, ober ber Tone eines musikalischen Instrumentes ab, welche die Lust zum Tanze erregen und die Prosa bes Ganges, wenn man so sprechen tarf, in Poesie verwandeln. Es wird burch den Inhalt und die magische Gewalt der Tone ein hoherer Le= bensreit und eine Bewegung bes Gemuthes hervorgebracht, die sich dem Korper mittheilt und in einem eigenen Rhyth= mus der Fuße hervortritt. Wie bas Tonspiel, so ber

Zang; er ftellt nur biejenigen Empfindungen und Gefühle dar, mit welchen der Gefang die Gemuther anspricht, und wird daher auch vorzugsweise durch die Beschaffenheit der=' selben entweder sittlich, oder unsittlich. Bergessenheit des Ernstes und feiner Lebensmuben, ein frohlicher Leichtsinn, Munterkeit, Freude, Scherz, Bartlichkeit, Liebe, oft auch Burde, ja selbst klimatische Undacht find die Gegenstande dieser Tangtone. Daher der große Unterschied zwischen den wollusterregenden, mimischen Tangen der Griechen und Romer, in welchen es die Mimiter und Schauspieler nach Lucian zu einer bewundernswurdigen, plastisch barftellenden Bollkom: menheit gebracht hatten, und zwischen den Tanzen der Rin= der, oder der Bewohner der Freundschaftsinseln nach Cook; zwischen ben animirten Tangen ber Stalianer und Frangosen und den Walzern der Schotten und Deutschen; zwischen den gravitätischen Zanzen der Spanier und ihrem Wechsel mit bem üppigen Kandango. In dieser Allgemeinheit muß aber der Tang betrachtet werden, wenn man sich nicht des Fehlers einer einseitigen Berurtheilung, ober einer fanguinischen Bertheidigung deffelben schuldig machen will. Rach bem U. E. tangte David mit frommer Entzuckung vor ber Bundes: lade, zum heimlichen Unftoß und Aerger feiner Gemablin Michal, die ihn deßhalb einer gemeinen Unanftandigkeit beschuldigte (2. Sam. VI, 14 ff.). Bor ihm hatte Miriam ben Uebergang durch das rothe Meer, tanzend, mit der Abufe in der Hand, gefeiert (2. Mof. XV, 20.); zu Gilo zogen die Jungfrauen jahrlich tanzend nach dem Gotteshause (Richt. XXI, 19.); die Tochter Jephtha's ging ihrem Bater mit Spiel und Tanz entgegen (ebend. XI, 34.); heilige Dichter ermunterten zu gottesdienstlichen Tangen (Pfalm. CXLIX, 3. CL, 4.), und nach dem Talmude feierten die frommen Ifraeliten bas Lauberhuttenfest mit Lobgefangen und Facel= tangen (Bauers Beschreibung der gottesdienstlichen Berfasfung der alten Bebraer. Leipzig 1805. B. I. G. 380 ff.). Huf diese Stellen berief fich der Ronig der Wiedertaufer zu Münster, als er den Nachmittagsgottesdienst immer mit ei-

nem frohlichen Tanze zu schließen verordnete (Jochmus S. 151.). Im N. T. wird einmal des mimischen Solotanges ber Griechen (Matth. XIV, 6.) und ein andermal bes ge= meinen Reihentanges in der Mitte einer frohlichen Familie (Buk. XV, 25.) ohne Migbilligung gedacht. Allein wie weise schon Salomo gelehrt hatte, daß auch das Tangen feine Beit habe (Pred. III, 4.), fo fehlte es doch, besonders nach ber Reformation, nicht an fogenannten Rigoristen und Pracisisten, welche dieses Vergnügen mit einem formlichen Unathema belegten. In der katholischen Rirche mar man hier von jeher liberaler; die Specialgeschichte ber Concilien gedenkt fogar eines Beispieles, wo nach der Aufforderung eines gefronten Sauptes die anwesenden Cardinale tangten; auch Buther fagt mit der ihm eigenen Unbefangenheit: "Glaube und Liebe läßt fich nicht austangen, fo du guchtig und mafig darinnen bist. Die jungen Kinder tanzen ja ohne Sunde; bas thue auch, und werde ein Kind, fo schadet dir der Tang nicht (Werke Th. III, S. 642.)." Dafür trat Calvin ge= gen die allerdings zu feiner Zeit im fudlichen Frankreich fehr uppig gewordenen Tanze mit großer Strenge auf, verwarf fie als undriftlich und ließ einen Syndicus der Stadt, der bei einem Familienfeste getanzt hatte, zu einer feierlichen Reprimande vor das Consistorium laden. In Holland wurden Prediger ihres Umtes entseht, die sich in einer geschlossenen Gesellschaft zu einer Ehrenmenuet hatten nothigen lassen (vergl. Bayle diction. unter Sainte-Aldegonde, die felbst eine Freundin des Tanges mar, not. M.). Spener stellte über diesen Gegenstand ein besonderes Gutachten aus, und erlaubte zwar den Tanz im Allgemeinen, verwarf aber die Tange seiner Beit (choreas, quales nunc duci solent). Das war Franken, Langen und der pietistischen Schule zu wenig; sie hielten alle Tange fur teuflisch; die eifrigen Prebiger nach ihren Grundfagen verdammten die Tanger von der Kanzel herab, und schlossen sie vom Beichtstuhle aus, bis fich die Regierungen bareinlegten, die heftigsten Beloten mit der Ub= segung bedroheten und einige derselben wirklich ihres Umtes ent:

ließen (Walchs Geschichte ber Religionsstreitigkeiten innerhalb der lutherischen Kirche, B. II, S. 387 f.). Dadurch würde nun freisich die sittliche Möglichkeit des Tanzes noch nicht entschieden seyn, wenn nicht folgende Gründe für sie sprächen.

- 1) Als mechanische Körperbewegung ist ber Tanz gewiß etwas Gleichgültiges, da Niemand den Marsch der Krieger, oder das Dreschen nach dem Tacte noch als pflichtwidrig in Unspruch genommen hat. Im Gegentheile lehrt der Tanz regelmäßig und mit Unstand gehen, befördert eine angemessene und würdevolle Körperhaltung, führt zur Agilität und zum sicheren Gleichzgewichte, und muß folglich schon als Leibesübung empfohlen werden. Auch kann es
- 2) nicht unerlaubt fenn, gleichgultige, anstandige, gartliche und eble Gefühle auf eine anmuthige Beise korperlich auszudrucken, da man sonst auch die Mimik bes Schauspielers, die Gesticulation bes Redners und bie Uction bes Predigers verbieten mußte. Lernte boch Sokrates, wie Lucian berichtet, noch im fechszigsten Sahre ben Zang, um feinem Rorper mehr Gewandtheit zu verschaffen. Gerade in der schwebenben Bewegung aber liegt etwas Graciofes und Metherisches, bas in gravitätischen und murdevollen Tangen eher Uch= tung einflößt, als Unwillen und Tabel erregt. Urtet biese Handlung, wie bei ben friegerischen Tangen ber Wilben, in Graufamfeit, oder, wie bei manchen Bolfstangen, in Unanständigkeit und Ueppigkeit aus; fo begnuge man sich, den Mißbrauch zu verwerfen, ohne beswegen die 3weckmäßigkeit diefes Bergnugens überhaupt zu ver= fennen.
- 3) Daß die Tanzlust aus dem Interesse des Geschlechtes hervorgeht, ist zwar in den meisten Fällen unläugbar; denn warum tanzten die Geschlechter sonst nicht abgesondert? Allein auch jenes seruelle Interesse ist nichts an sich Boses, sondern wird es erst durch seine

Ausartung; und ware es unerlaubt, so müßte man auch die Gesellschaften und Spahiergange mit Personen des zweiten Geschlechtes verbieten. Eine decente Unnaherung der Geschlechter ist gewiß ein viel kräftigeres, oder doch sittlicheres Verwahrungsmittel gegen die Versührung, als das sogenannte Auseinanderhalten derselben, welches nur Faune und Tribaden bildet, es ist vielleicht selbst eine Vorbereitung auf die She, die eher erleichtert, als ersschwert werden muß.

Einige Sittenlehrer, und namentlich Michaelis, haben den Tanz auch von Seiten der Gesundheit empsohlen. Wir halten es aber für bedenklich, diesem Grunde ein bedeutendes Gewicht beizulegen, da nach allen Ersahrungen gewiß Mehrere durch den Tanz frank und ungesund, als körperlich stärker werden, und, wenn auch dieses wäre, sich doch viele andere Mittel zur Erreichung desselben Zweckes denken ließen. Die Moral sügt deswegen zur näheren Bezeichnung seiner Sittlichkeit in einzelnen Fällen folgende Erinnerungen und Vorschriften hinzu.

1) Der Zang ift nur ein Bergnugen fur bie Jugend, oder doch für das Lebensalter, in dem der Naturtrieb ftarker ift, als die Intellectualität, und welches daher, wegen mangelnder Freiheit der Reflexion, von jedem Schalmeienton leicht entzuckt und ergriffen wird. Diefem frohlichen Bluthenalter wehre man ein Bergnugen nicht, deffen Berbot es nur erbittern und franken, aber niemals beffern wird. Manner und Frauen, wenn fie überhaupt noch tangen wollen, schränken sich billig auf ernsthafte Tange ein. Aelteren Personen, die sich noch von einer dichterischen Begeisterung ber Jugend ergriffen fublen, ziemt nur ber Großvatertauz, ben man im Sinne bes Talmud einen Zaun um das Gefetz nennen fann; Richter, Weise und Prediger hingegen werden wohlthun. wenn sie auf diese rauschende Ergotichkeit ganzlich Bergicht leisten.

- 2) Kein Tanz kann vernünftig und sittlich heißen, der nicht der Ausdruck anständiger und edler Empfinzdungen und Gefühle ist. Leider vermißt man aber diese Eigenschaft oft genug, selbst in dem Kreise gebildeter Menschen. Was Schok und Spener von den unkeuschen Tänzen ihrer Zeit berichten, das sinzet noch immer seine Anwendung auf unlautere Verzeine, in welchen Töchter und Jungfrauen ihre Reiße, wie wilde Dianen, zur Schau tragen und sich in die Neihen der Buhlerinnen stellen, Männer und Jünglinge aber sich Gebehrden, Annäherungen und Stellungen erzlauben, welche unmittelbar zur thierischen Wollust auffordern. Das sind Orgien, aus welchen Unschuld, Schaam und Tugend entslieht und die jeder Wohlgezsinnte mit Unwillen und Verachtung verlassen wird.
- 3) Jeder Tang ift endlich unfittlich, der in Unmäßig= feit, wilden Jubel und Tangsucht ausartet. Go hat man von den Negern bemerkt, daß sie oft gegen ihren Schatten tangen, wenn fein Weib in ber Rabe ift. Bon den Efthen und Letten, und von den Leibei: genen überhaupt ist bekannt, daß ihre Tangsucht bis gur Buth fleigt. Bur Beit ber Revolution vertangten Die Pariser nach Mer cier die Erinnerung ihres Elendes oft täglich auf achtzehnhundert Ballen, felbst in den Rirchen und auf Erabern, und die waren nicht felten Die Lustigsten und Ausgelassensten, welche ben Tod eines ermordeten Berwandten zu beklagen hatten. Gine abn= liche Leidenschaft fur den Zanz bemächtigt sich der Jugend noch immer häufig. Sie raubt bem Gemuthe Die Besonnenheit und Freiheit, dem Bergen die Rube und Die Uchtung Underer, schadet dem Korper, erzeugt Seftif und Nervenschwäche, Ueppigkeit und Buhlsinn, und verwandelt bann die kurze Lust in eine lange Schmach und Reue.

Mercier im nouveau tableau de Paris, t. III, 20. 129 ff. von den bals à la victime, die nur von Personen in tiefer Trauer besucht werden durften. Rousseau, nouvelle Héloise, C. IV, S. 87 ff. Noch immer das Beste, was über diesen Gegenstand von ernsten und doch milden Sittenkehrern geschrieben worden ist.

#### §. 147.

Von der Wirthschaftlichkeit und Sparsamkeit.

Die Mittel zum Vergnügen und zum Lebens= unterhalte überhaupt find in der bürgerlichen Gesell= schaft an das Eigenthum gebunden, deffen gesets= liche Sicherheit unerläßliche Bedingung perfönlicher Bildung und wahrer Tugend ift. Die weise Corgfalt für den Erwerb, die Erhaltung und Vermehrung des Sigenthumes heißt Wirthschaftlichkeit, engeren Sinne Sparsamteit; eine allerdings pro= saische und daher dichterischen und hochfliegenden Ge= müthern wenig zusagende Tugend. Dennoch ist sie von großer Wichtigkeit, weil sie die Erfüllung höherer Pflichten erleichtert, gegen die Gefahren des Mangels schütt, die wahre sittliche Thätigkeit, oder den Er= werb des geistigen Sigenthumes vorbereitet und man= niafache Mittel des inneren und äußeren Wohlseyns darbietet.

Bu den Pflichten der Selbstbeglückung gehört auch eine wohlbemessene Ausmerksamkeit auf den Werth der außeren Güter, die wir sowohl nach ihrer wahren und zweckgemäßen Richtung, als nach ihren Verirrungen zu betrachten haben. Das führt uns zunächst zu einer ökonomischen Tugend, nemslich zu der Wirthschaftlichkeit, oder der weisen Sorgfalt für das äußere Eigenthum. Es wird nemlich aus dem Nas

turrechte vorausgesett, daß das Privateigenthum fein willführliches Institut, auch keine Frucht ber zuerst occupirenden Gewalt, fondern eine naturliche Folge ber vernünftigen Thatigkeit des Menschen ift, der fur seinen Erwerb gleich bei bem ersten Eintritte in die Gesellschaft Schutz und Sicherheit fordert. Schon in den Untersuchungen über bie Rraniostopie nach Bischof und Gall, ift es zur Sprache ge= kommen, daß die Thiere, wie j. B. die Ruhe auf ben Schweiter Ulven, von gewiffen Gegenständen Besitz ergreifen und fie bann gegen Undere mit großer Beftigkeit vertheidi= gen; sie laffen sich namentlich nicht aus ihren Restern, aus ihren felbstbereiteten Grotten und Wohnungen vertreiben, und bieten ihre ganze Kraft auf, den gesammelten, oder ersbeuteten Vorrath zu beschützen. In einem höheren Grade hat der Mensch bas Bermogen erhalten, naturgemäße und baber vernünftige Vorstellungen und Bunsche, wie es fein Bedurfniß fordert, durch die Thatigkeit seines Willens zu realisiren; durch diese zweckmäßige Thatigkeit und Unftrengung feiner Rrafte erwirbt er, das heißt, er gieht bas Mealisirte in die Sphare seiner Freiheit und gewinnt badurch das Recht, ausschließend über das Product seines Fleißes zu gebieten. So entsteht das Eigenthum; nicht burch einen Machtspruch der zuerst verlangenden Willkuhr, welcher zu grundlosen und ungerechten Unsprüchen führt, sondern durch ein naturgemäßes Bedurfniß, welchem die ergreifende Thatigkeit an einem noch ledigen Gegenstande zur Seite geht. Niemand kann ursprunglich mehr erwerben, als er bedarf; aber was er bedarf und thatig ergreift, das ist fein, auch außer ber Gesellschaft, und bas Gefet bes Gigenthumes, melches in ihrer Mitte gegeben und ausgesprochen wird, ift nur eine Unerkennung und Bestätigung beffen, mas ber Natur ber Sache nach vorher schon mahr und recht war. Die fogenannte Butergemeinschaft, welche ichon fruber von großen Philosophen vertheidigt worden ist (Plato de republica, 1. V.), scheint baber, wie schon Uriftoteles erinnert (politic., -1. II, c. 3.), nicht minder bas Uckergesetz ber Romer und

bie neueren Vorschläge ber Ausgleichung bes rechtlich erwor: benen Gigenthums (Carové, über den St. Simonism, Leip: zig 1831, S. 142 ff.), scheinen unnaturlich und unvernünftig zu senn (Rants Rechtstehre S. 61.); wenigstens sind sie auf die Dauer unausführbar (Schlozers allgem. Staats: recht, S. 46 f.), und, wie die Geschichte lehrt, da, wo man fie versucht hat, ber Sittlichkeit immer hochst nachtheilig und verderblich geworden. So lesen wir in der Apostelgeschichte (II, 44.), daß die von einigen bekehrten Effenern in die chriftliche Gemeinde eingeführte, jedoch gegen die Grundfate Sefu (Matth. VIII, 20.) und nur freiwillig angenommene (Upostelgesch. V, 4.) Gutergemeinschaft sich bald als ein exaltirtes Beginnen von felbst zerschlug (VI, 1 ff.) und ber naturlichen Ordnung bes Eigenthumes weichen mußte. Der schwarmerifche Konig von Munfter, Johann von Leiden, und fein fanatischer Statthalter Anipperdolling hatten mit surcht= barer Tyrannei die Gemeinschaft der Guter und die Bielweiberei als eine gottliche Offenbarung in das Leben einzuführen versucht (Jochmus, S. 140 ff.); aber sie losten badurch das gesellige Band ihrer Rotte vollends auf, und beschleunigten ihr schon nahes Verberben. Wenden wir uns nun nach biesen Vorerinnerungen wieder zu dem Begriffe, von dem wir ausgingen, so sehen wir von selbst, daß die Wirthschaftlichkeit zuerst in einer weisen und der Na= turordnung entsprechenden Thatigkeit zum Erwerbe bes Eigenthumes besteht. Ich ergreife und nehme eine Frucht, Die am Baume hangt, vielleicht ihrer bedurfend, aber noch ohne Unspruch und Berdienst; dagegen erwerbe ich fie, wenn ich den, Niemanden noch zugehörigen Baum, pflege, warte, veredele und so die Frucht, als ein Product meiner Thatiafeit, erzeuge. In der burgerlichen Gesellschaft, wo Teder schon im Besitze eines gewissen Raumes ift, wird bieser Erwerb nur moglich durch einen Bertrag, deffen Ubschließung und Vollziehung burch eble Metalle, ober burch bas Geld erleichtert wird, welches ein allgemeingeschätztes Mittel ift, ben Aleiß ber Menschen burch ein bequemes Object von in=

nerem Werthe in Verkehr zu bringen. Sich bezahlen laffen, heißt die Frucht seines Fleißes und feiner Thatigkeit gegen ein anderes Erwerbmittel von allgemein anerkanntem Werthe austauschen. Wer nun das Lob der Wirthschaftlichkeit verbienen will, ber wird auch barauf benten, bas gewon= nene Gigenthum zu erhalten (haud minor est virtus, quam quaerere, parta tueri. Ovid.), ober ben Erwerb fortdauernd mit feinen Bedurfniffen im Gleichgewichte zu erhalten, daß die Einnahme von der Ausgabe, die Frucht der Thatigkeit von dem Aufwande des Genuffes nicht überwogen werde. Diese Sorgfalt heißt Wirthschaftlichkeit im engeren Sinne. Ein guter Hausvater wird fogar, kunftiger Bedurfniffe eingedent, fein Eigenthum zu erweitern und zu vermehren trachten, um fich gegen den möglichen Mangel zu schützen. Dieser Zweig der Wirthschaftlichkeit heißt Sparfamfeit. In ben niederen Standen wird biese Tugend nach ihrem ganzen Umfange oft genug geubt; ber Urbeiter, Landmann, Pachter und Burger weiß häufig als Hauswirth zu rechnen und den Zustand seines Vermögens in Ordnung zu halten. In ben hoheren Standen hingegen wird ber Werth dieser Handlungsweise oft verkannt; selbst die Frauen finden es gerathen, ihre unmittelbaren Pflichten als Mutter und Pflegerinnen bes Hauses Ummen und Wirthschafterinnen ju übertragen; namentlich ift es Gelehrten, Dichtern und Runftlern eigen, auf wirthliche Tugenden mit einer gewiffen Geringschätzung herabzusehen, ober boch über ber Beschäftigung mit geistigen Gutern die Sorge fur ihre hauslichen Ungelegenheiten zu vernachlässigen. So frates war arm, und murde von feinen Freunden unterftust; Buther flagte noch vor feinem Ende über ben verschuldeten Buftand feiner Besitzung; Melanchthon mußte die ihm haufig zugekom= menen Geschenke und Gaben nicht zusammen zu halten, und Calvins Nachlaß war so gering, daß er kaum in Rechnung kommen konnte. Aber wenn die Wirthschaftlichkeit auch nur eine untergeordnete Tugend ist, so bleibt sie boch gewiß ein Gegenstand der Pflicht, welchen

1) die Schrift als ben Unfang sittlicher Bildung und Bollkommenheit bezeichnet (Luk. XVI, 11. Cph. IV, Pred. V, 18.). Wer sich nicht anstrengt, etwas zu erwerben, der ist auch nicht werth, etwas zu besitzen, und wer das Seinige nicht zu Rathe halt, der wird auch in seinen übrigen Geschäften und Sandlungen keiner weisen und ficheren Regel folgen. Nur der, welcher seine Bedurfniffe zu bemeffen und feine Ausgabe zu ordnen weiß, kann frei von jenen Verlegenheiten und druckenden Kamiliensorgen werden, die feine Berufsthatigkeit hem= men, ihn von Wucherern und eigennuhigen Freunden abhangig maden und ber freien und muthigen Erful= lung seiner Pflichten die beschwerlichsten Sindernisse in den Weg legen. Es ist daher

2) die Eigenthum Blofigkeit fast immer eine Folge bes Muffigganges, ober einer zwecklosen Thatig= feit. Wer sich nur mit unnugen Speculationen und Gegenstånden beschäftigt, seinen Erwerb verschleudert und feine Musgaben nicht nach einem bestimmten Plane ord= net, der wird immer besitzlos bleiben, oder gar zur hauslichen Nullität herabsinken. Wer hingegen seine Rrafte anstrengt und von feinen gebilbeten Zalenten Gebrauch macht, der wird bei der nothigen Klugheit fast immer Gelegenheit finden, sich das Nothige zu verdienen, wenn er nur die Pflicht der Selbstachtung und Selbsterhaltung hoher stellt, als das Gefühl einer falschen Schaam und eines nichtigen Chrgeites. Gangliche Erwerblofigkeit ift baber, besondere Falle ausgenommen, immer ein Beweis der Trägheit, oder einer übel geordneten und be= rechneten Thatigkeit. Oft wird auch

3) Dürftigkeit und Urmuth eine bringende Berfudung zu Lastern. Schon Euripides fagt (Cleftra

**375.):** 

έχει νόσον Πενία, διδάσκει δ'άνδρα τη χρέια κακόν. Unwahrheit (Sir. XIII, 30.), Schmeichelei, Niederträch: tigkeit, Betrug, Aberglaube, ja selbst Diebstahl und Raubsucht sind oft Gefährten des bitteren und drückenden Mangels. Mittellose, verschuldete und arbeitöscheue Menschen bilden in großen Städten oft genug einen Kreis schlauer und gefährlicher Berbrecher. Die Ehrzlichkeit des Armen hat zwar einen hohen Werth, ist aber eine seltene Erscheinung, namentlich da, wo Dürftigkeit und Müssiggang verschwistert sind. Dagegen steht

4) ein gedeihliches Eigenthum in genauer Berbindung mit unserem Wohlsenn und unserer sittlichen 
Veredelung. Der in dem redlicherworbenen Besitze
selbstständig gewordene Hausvater sieht sich nicht allein
im Stande, die Annehmlichkeiten des Lebens zu genies
ßen, sondern er freut sich auch der Früchte seines Fleißes,
kann seine Pflichten als Gatte und Vater erfüllen, den
Armen wohlthun, seine Freunde unterstüßen, für edle
Zwecke in der Gesellschaft wohlthätig wirksam senn, den
Kreis seiner Geschäfte und Tugenden erweitern und zusletzt mit leichtem Herzen von den Seinigen scheiden.
Wer im Geringsten treu ist, wird auch treu im Großen
senn (Luk. XVI, 10. XIX, 17.) und sich in dem weiten
Haushalte Gottes höherer Besitzungen würdig machen.

Luthers Werke Th. XIII, S. 2461 ff. m. Predigt über den sittlichen Werth der Wirthschaftlichkeit, in den christlichen Religionsvorträgen über die wichtigsten Gegenstände der Glaubens= und Sittenlehre. Erlangen, 1795. B. IV.

#### §. 148.

## Der Geitz.

Wenn die Wirthschaftlichkeit ihre Grenzen überschreitet, so wird sie Geitz, oder blinde Leidenschaft für das Eigenthum, welcher habsüchtig und ängst-

Lich in das Leben eintritt und den Besitz der äußeren Güter höher stellt, als jede Vollkommenheit des
Geistes und Herzens. Da diese Begierde zu den
kalten Leidenschaften gehört, so nimmt sie häusig mit
den Jahren zu, macht immer engherziger und verächtlicher und peinigt den zu Tode, der doch ewig
sammeln und scharren will. Es ist daher dieses
d umme Laster ein vollkommener Götzendienst,
macht den Menschen zum Sclaven seines Geldes,
entwürdigt ihn gänzlich, verleitet ihn von einer Thorheit zu der andern, erfüllt ihn mit Furcht und
Schrecken vor seinem Ende und wird in unseren heiligen Büchern als schmählich und seelenverderblich
geschildert.

Sede die Schranken der Vernunft überschreitende Sparsamkeit artet aus in Geiß, oder die blinde Begierde in dem Erwerbe, der Erhaltung und Vermehrung des Eigenthumes. Kant unterscheidet mit Necht den habsüchtigen und ängstlichen Geiß. Der Habsüchtige verrückt Grenzsteine, pfändet unbarmherzig seinen armen Schuldner aus, um die Zinsen bis auf den letzten Augenblick zu erhalten, fordert erst den Lohn, ehe er einem Leidenden Hüsse leistet, und läßt, wenn die Gebühren nicht entrichtet sind, lieber den Leichnam des Armen in freier Luft verwesen, als er sich entschließt, ihm die geweihete Erde zu öfnen. Prudentius schildert dieses Laster treslich in seiner Psychomachie (B. 454 ff.):

Si fratris galeam fuluis fulgere ceraunis Germanus videt commilito, non timet ensem Exserere atque caput socio mucrone ferire, De consanguineo rapturus vertice gemmas. Filius exstinctum belli sub sorte cadauer Adspexit si forte patris, fulgentia bullis Cingula et exunias gaudet rapuisse cruentas. Nec parcit propriis amor insatiatus habendi Pignoribus, spoliatque suos famis impia natos.

Der angstliche Beithals hingegen verfagt fich alle Bergnugungen, ja oft die ersten Bedurfnisse bes Lebens, um nichts von dem einzubußen, was ihm so lieb ist; er kennt keine großere Freude, als die, seine Schate zu gablen und fie von Neuem zu zählen. Er birgt und verbirgt sie, kehrt bald erschrocken auf seine Spur zurück und sucht auch diese zu vertilgen, damit Niemand wittere, wo sein Kleinod ver= graben ift. Go reift ein brittischer Millionar in Geschäften feines einträglichen Berufes in Bettlerkleidung und auf ei= nem abgehungerten Roffe von einer Proving in die andere, futtert fein Pferd an den Becken und Baunen von dem gu= sammengeraften, armseligen Futter, taucht die Brotrinden aus ber Tasche in den nahen Bach, und kehrt mit vollem Seckel nach Saufe zurud, die erbeuteten Guineen in ben gerriffenen Tapeten bes entferntesten Zimmers zu verbergen, wo sie der Gidam, dem er die einzige Tochter ftatt ber Mitgift mit seinem mundlichen Segen verheirathet hatte, nach seinem Tode mit Muhe zusammensucht (John Elmes, ber größte Geighals unseres Jahrhundertes. Danzig 1791). Daß diese jammerliche Handlungsweise aus fehr truben Quellen fliegen muß, leuchtet von felbst ein. Beitige Menschen find fast im= mer Phlegmatiker, oder Melancholiker; denn die Leibenschaft, welche bie Urme und Sande, gleich Binfchelruthen, die nach Metall schlagen, in Bewegung fett, ift nicht hitiger Natur, wie ber Born, ober die Geschlechtsliebe, fon= bern ein kalter Brand, ber mit ben Sahren immer tiefer in das Herz eindringt und es verzehrt, ober verknochert. Da= mit verbindet fich benn auch eine engherzige Gemuths= art, die fich zu keinen großen und edlen Entwurfen erhebt, sondern furchtsam, angstlich, mißtrauisch gegen Gott und Menschen von der Zukunft immer das Aergste erwartet und baber Schatze auf Schatze hauft, um am jungsten Lage ber allgemeinen Wohlfahrt noch einen Nothpfennig in Bereit= schaft zu haben. Auch hat an dieser Geldgierde zuweilen

ein geheimer Stolz Antheil, der sein einziges Berdienst in einer reichen Baarschaft und in dem Uebergewichte des Vermögens über die Tugenden und Vorzüge Anderer sucht, die der Geißige fast immer hart und schnöde behandelt, wenn sie dei ihm Beistand und Hülfe suchen. In jedem Falle aber geht dieser Leidenschaft eine blinde Liebe zum Gelde voran, das dem Geißhals schon durch den bloßen Besitz ein unaussprechliches Vergnügen gewährt, so, daß er Hunger und Durst, Geschlechtsreit und Ehre, Geselligkeit und Freundschaft vergißt, wenn er die alten, guten und vollwichtigen Münzen in seinen Händen halten kann, obschon mit Zartzheit und Vorsicht, daß sie durch harte Reibungen nichts von ihrem Werthe verlieren. Nichts ist daher leichter, als die Thorheit und Unsittlichkeit dieser Handlung in das hellste Licht zu sehen, da sie

- 1) ein eigentlicher Götzendienst ist (Ephes. IV, 19.), ber den Mammon (Matth. VI, 24), oder phonicischen Plutus zum höchsten Gute erhebt und außer ihm nichts für vollkommen, ehrwürdig und heilig halt, also auch Glauben, Religion und Gottesverehrung mit der Wurzel aus der Seele vertilgt. Aus diesem Grunde wird der Geitz in der heiligen Schrift immer sehr scharf und nachdrücklich getadelt (Sprüchw. XXVIII, 16. Pred. V, 9. Luk. XII, 15. Koloss. III, 5. 1. Timoth. VI, 10. Hebr. XIII, 5.). Daher beschränkt er auch
- 2) die sittliche Freiheit des Gemüthes anhaltender, wie jede andere Begierde, weil er nicht, wie viele der übrigen Uffecten, vorübergeht, sondern sich immer tieser in die Seele eingräbt und jedes Gefühl für Anstand und Würde aus ihr verdrängt. Wie es Thiere giebt, die sich lieber peinigen und tödten lassen, ehe sie ihre Beute loslassen, so läßt auch der Geitzige eher Alles über sich ergehen, als er einen Theil seiner Habe dem Glücke Anderer, oder seinem eigenen Besten zum Opfer bringt. Valerius Maximus in einem schönen Ab-

schnitte vom Geiße (dictorum factorumque I. IX, c. 4.) nennt ihn daher mit Recht pecuniae miserabile man-

cipium.

3) Der Geitz ist nicht ein Laster, sondern ein Inbegrif vieler Sünden, weil er leicht zum Wucher, zur Härte gegen Undere, zur Ungerechtigkeit gegen sich selbst, oder doch gewiß zur Unterlassung aller Pflichten der Menzschnliebe, des Wohlwollens und zu einem freudenlosen und schmachvollen Dasenn führt. Treslich sagt aberzmals von dieser Thorheit der nicht genug gelesene Pruzdentius a. a. D.

nec sufficit amplos

Impleuisse sinus, inuat infarcire crumenis
Turpe lucrum et grauidos furtis distendere fiscos,
Quos laeua celante tegit, laterisque sinistri
Velat opermento: velox nam dextra rapinas
Abradit spoliisque ungues exercet aënos.
Cura, famis, metus, anxietas, periuria, pallor,
Corruptela, dolus, commenta, insomnia, sordes,
Eumenides variae monstri comitatus aguntur.

4) Sich selbst peinigend und im Leben verspottet fürchztet daher der Geißige den Tod und muß das, was er gesammelt hat, Underen ohne Dank und Uchtung in die Hände liefern. Gleich einem Blutsauger hat er biszher fremde Güter verschlungen; er genießt sie aber nicht und gönnt sie doch Niemanden; er verscharrt sie, wie die Mongearts am Senegal, in Höhlen und Grüften, zittert vor dem Gedanken, sie auf immer verlassen zu müssen, und fragt noch, wenn ihm der Tod schon auf der Lippe schwebt, nach dem Cours des Geldes und dem Stande der Staatspapiere. Was mag er in der Stunde des letzten Kampfes sühlen, und mit welcher Versassung wird die an eine glänzende Erdscholle gebannte Scele in die Ewigkeit übergehen (Luk. XII, 20.)! So wichtig ist es, das Geld nur als Mittel und nie als Zweck zu

betrachten, es im Kopfe und nicht im Herzen zu haben, es sich als einen nütlichen Diener unterzuordnen, nie aber es zum Herrn zu erheben, dessen Knechtschaft so drückend und überwältigend wird.

Xenophontis Cyropädia l. VIII. Persii satyra VI. Senecae epist. CXV. Platners Aphorismen, neue Ausg. B. II, §. 882 ff. Charron de la sagesse l. I, chap. 22. Porschke's Einleitung in die Moral S. 307 f. Ueber den Göhendienst des Geldes: in m. Predd. über Jesum und seine Lehre. Dresden 1819. B. II, S. 465 f.

#### §. 149.

### Die Verschwendung.

Der Gegensatz des Geitzes ist die Verschwenst dung, oder die Verschlenderung des Eigenthumes in einem ungemessenen Auswande. Urtheilslosigkeit in Beziehung auf den Werth des Geldes, leichter Gewinn und Erwerd desselben, eine gutmüthige Willensslosigkeit, Hang zum Wohlleben, Beschränkung der Gedanken auf die Gegenwart und ein leichtsinniges Verstrauen auf das künftige Glück sind die Hanptquelslen dieses Lasters. Es ist aber als Unbesonnensheit und Zerflossenheit des Gemüthes, wegen seiner verderblichen Folgen, und als ein entschiedener Misbranch der zu sittlichen Zwecken ansvertrauten Güter verwerflich und wird gemeinigslich von großer Schmach und tiesem Elend begleitet.

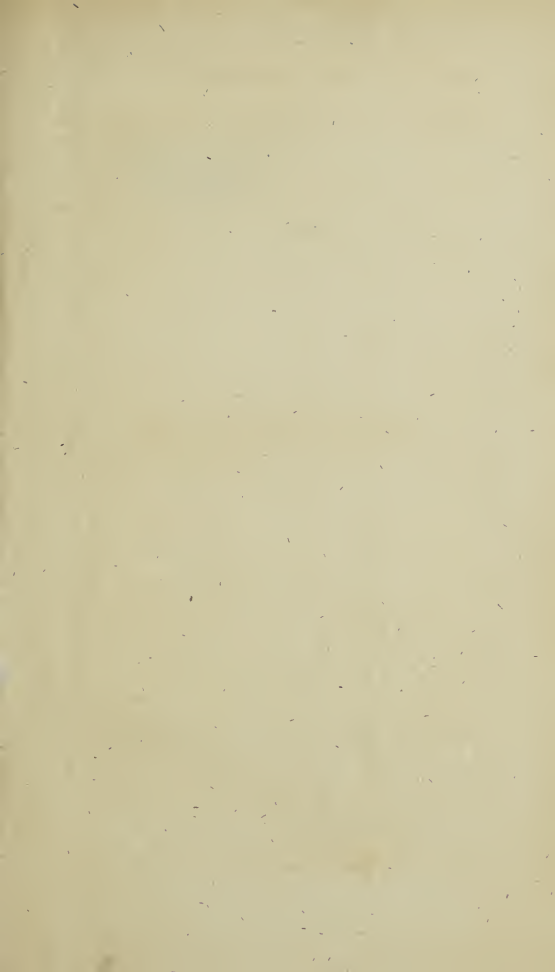
Das römische Recht nennt benjenigen einen Versschwender, der seine Ausgaben nicht zu regeln weiß; prosdigus est, qui expensarum neque modum habet, neque sinem. Digesta XXXVII, 10. 1. Diese Unmäßigkeit in dem Gebrauche des Eigenthumes besteht nicht sowohl darins

nen, daß man von frembem und erborgtem Gute, für deffen Wiedererstattung feine Sicherheit vorhanden ift, gro-Ben Aufwand macht; denn bas ift vorher Betrug (Luk. XVI, 1 ff.), ehe es Bergeudung wird. Die Berschwendung ist vielmehr eine leichtsinnige Unbemessenheit ber Musgaben; ein offenbares Migverhaltniß des Befiges und Erwerbes zu dem Bedarf bes Augenblickes; namentlich ein ungleiches Berhaltniß des Aufwandes fur den Lurus zu den foliden Lebensbedurfnissen. Man halt fich ein Heer von Bedienten und bezahlt den fleißigen Arbeiter nicht; man schaft Wagen und Rosse an und miethet eine prächtige Loge im Theater, bleibt aber mit dem Honorar fur den Unterricht seiner Rinder im Ruckstande; man giebt prachtige Gaftmähler und läßt fein Gefinde Sahre lang auf ben verdienten Lohn harren. So verwendete Ludwig XV. wochent= lich zwei Millionen auf sein Serail, der Birschpark genannt, und ließ seine fleißigsten Diener mit hunger und Mangel fampfen (vie privée de Louis XV. Londres 1781. t. III. p. 26.). Diese Thorheit ließe sich kaum erklaren, wenn es nicht Menschen gabe, die den Werth des Geldes, die Un= strengung und Muhe bei' seinem redlichen Erwerbe ganzlich übersehen; nicht Menschen, welche mahnen, bas, mas fie schnell, ober ohne große Unstrengung erworben haben, konne fein Ende nehmen; nicht willenslose Geschöpfe, die jeden Ginfall verwirklichen, jede Baare ankaufen, jedes Bergnugen genießen, jeden Abentheurer beschenken wollen; nicht prachtliebende und genußsüchtige Personen, welchen bas Geld burch die Bande fallt, weil sie ben Glanz eines großen Hauses fur bas bochfte Lebensgluck halten; leichtsinnige, bie unbekummert um ben Ausgang und ben nahen Schluß der Rechnung nur den Genuß des Mugenblickes erfassen; nicht Thoren endlich, die dem gegen= .. wartigen Mangel burch fubne Berechnungen ihres funftigen Erwerbes, einer reichen Erbschaft, ober bes großen Loofes in der Lotterie begegnen wollen. Diese Handlungsweise ist aber

- 1) unbesonnen und ein Beweis ganzlicher Gebankenlosigkeit, da ein mäßiger Verstand schon hinreicht, das Ordnungswidrige, Zwecklose und Widersprechende derselben einzusehen. Wer bei seinem schon sinkenden Eredit dem Wucherer das Doppelte und Dreisache dessen verpfändet, was er empfangen hat, muß unglaublich verphiendet seyn, wenn ihm der nahe Untergang seines Hauswesens nicht vor Augen schweben soll. Auch beweist der Verschwender
- 2) eine ganzliche Zerflossenheit seines Willens, oder einen ganzlichen Mangel an Selbstbeherrschung, der den nächsten Sinnenreitz gar nicht überwinden kann. Er kauft, was ihm angeboten wird, und legt es bei Seite, er macht Anderen Geschenke und muß selbst borgen, er bewirthet auswärts seine Freunde und läßt zu Hause die Familie darben, er verspricht, ein anvertrautes Gut treu aufzubewahren und setzt es sosort für seinen Bedarf in klingende Münze um. Diese Charakterlosigkeit ist der Zod aller Zugend.
- 3) Begreislich sind baher Vergehungen aller Art immer im Gesolge der Verschwendung. Zunächst Zerstreuung, Müssiggang, Flüchtigkeit, Stolz, Nachlässigkeit im Beruse, Spielsucht, Wollust und Ueppigkeit. Aber sehr oft handelt der Verschwender auch treulos gegen den Staat, betrügt seine Gläubiger, versührt Andere zu ähnlichen Unordnungen, gewöhnt seine Familie an alle Reise der Weichlichkeit und des Wohllebens und giebt sie dann bald bitterer Armuth und schmerzlichem Mangel hin.
- 4) Daher die empfindliche Strafe, welche dieser Thorheit fast immer auf dem Fuße folgt. Von seinen Gläubigern verfolgt, von den Gefährten seiner Lust verlassen, von den Besseren verachtet, vom Staate entwürdigt bringt er seine letzten Jahre hülflos, in pein-

licher Dürftigkeit, unter bangen Gefühlen der Schaam und Neue hin, wenn er sie nicht, seiner Freiheit beraubt, im Kerker verseufzen muß. Die Schrift warnt beswegen auch vor diesem Laster mit Ernst und Nachebruck (Sprüchw. XXIII, 3. 23. Jes. LXV, 8. Sirach XVIII, 32 f. Joh. VI, 13. Mark. VIII, 8.).

Ceipzig, Druck von hirschfeld.





# DATE DUE

| 1 A Section of the se |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| HE WATER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| DEMCO 38-297                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |

